Plato

APOLOGIE

Een pleidoo1 voor zelfonderzoek

Hervertaling en inleiding door Karel van Haaften

Akademie van Sokrates

Winter 2026

Akademie van Sokrates
2026



Inhoud

Inleiding 3
Verdediging van Sokrates 5
Kruisverhoor van Meletos door Sokrates 9-12

Sokrates’ voorstel voor een alternatieve straf 17
Nawoord van Sokrates na de veroordeling 19

Noten 23

Akademie van Sokrates
2026



Apologie

inleiding

Socrates wordt aangeklaagd door Meletos, Anytos en Lyco.

De aanklacht luidt; geen respect hebben voor de goden van Athene en het bederven van de jeugd.
Meletos komt ter sprake in de Eutyphro, als een jonge man die zich blijkbaar evenals Eutyphro
zorgen maakt over zaken van het geloof.

Anytos mengt zich in Socrates’ gesprek met Meno over de vraag of deugd kan worden
onderwezen. Meno en Anytos zijn allebei kwieke ondernemers, die blijkens rechtszaken tegen
hen rechtvaardigheid/eerlijkheid niet zo nauw nemen. Meno volgt lessen over deugd bij de
retoricus/sofist Gorgias. Die huldigt het principe dat het niet gaat om inzicht en wat goed is,
maar om geloof en wat aangenaam is. ‘Je moet mensen laten geloven dat iets rechtvaardig/goed
is door te appelleren aan wat ze aangenaam vinden.” Als Meno niet weet hoe hij verder moet in
het gesprek met Socrates, neemt Anytos het over. Die vindt al die sofisten, onderwijzers in
deugd, maar flauwekul. Deugd leer je gewoon door geboren te worden bij de goede ouders, zegt
hij, zoals hij zelf. Als Socrates hem vervolgens vraagt waarom de inmiddels volwassen zoon van
Anytos een dronkenlap is, wordt Anytos boos en loopt weg.

Over de derde aanklager, Lyco, is niet veel meer bekend dan dat hij een bemiddeld Atheens
burger was en leeftijdgenoot van Socrates. Zijn zoon is tijdens de tirannie van de dertig in
Athene (404-403) veroordeeld en mogelijk verweet hij dat Socrates, omdat de sofist Kritias, één
van die tirannen toen hij jonger was had verkeerd in gezelschap van Socrates.

Als de onbekende en jonge Meletos niet twee volwassen gesettelde Atheense burgers als mede
aanklagers had kunnen vinden, was zijn aanklacht tegen Socrates waarschijnlijk niet in
behandeling genomen.

Socrates wordt berecht voor een vergadering van 501 Atheense burgers, die via loting uit de 10
stadswijken zijn geselecteerd. Bewust een oneven aantal, zodat de stemming beslissend zal zijn.
Meletos spreekt voor deze vergadering zijn aanklacht uit en vindt dat Sokrates op basis daarvan
ter dood moet worden gebracht. De Apologie bevat de verdediging van Socrates tegen deze
aanklacht. Nadat Socrates is uitgesproken gaat de vergadering stemmen. De uitslag daarvan is
280 tegenover 220. Niet eens een grote meerderheid vindt Socrates dus schuldig. Vervolgens
krijgt Socrates de gelegenheid zich wederom te verdedigen en een alternatieve straf voor te
stellen. De vergadering moet daarna weer stemmen welke straf aan Socrates zal worden
toegekend, de doodstraf die Meletos eist, of de alternatieve straf die Socrates gaat voorstellen.
Als Socrates een boete had voorgesteld, die zijn rijke vrienden, zoals Krito zeker bereid zouden
zijn geweest voor hem te betalen, of hij had voorgesteld Athene te verlaten, had de vergadering
daar vast voor gekozen. Misschien had een kundig pleidooi van Socrates om hem vrij te spreken
het ook nog wel gehaald. Maar Socrates stelt iets anders voor dat naar zijn overtuiging volkomen
in overeenstemming is met zijn hele leven. Dit voorstel leidt echter tot verbijstering en irritatie
van de meerderheid van de vergadering, die vervolgens stemt voor de eis van Meletos: doodstaf.

De Apologie is een pleidooi van Sokrates om zich te verdedigen tegen de onheuse aanklachten.
Maar eigenlijk is het een pleidooi voor zelfonderzoek. De kern van zijn verdediging vormt
immers zijn verklaring dat de uitspraak van het orakel van Delphi hem ertoe heeft bewogen
voortdurend en belangeloos met zijn stadgenoten in gesprek te gaan over wat zij menen te weten.

Akademie van Sokrates
2026



Sokrates’ jeugdvriend, Chairephoon had het orakel gevraagd of er iemand wijzer is dan Sokrates.
En de Pythia had geantwoord, dat er niemand wijzer is.

Om de betekenis van deze uitspraak te onderzoeken, ging hij met iedere Atheense burger in
gesprek, die ergens van overtuigd was, die iets meende te weten. En iedere keer moest Sokrates
weer vaststellen dat de zogenaamde wijsheid van zijn gesprekspartner nergens op gebaseerd was,
althans niet gebaseerd op een redelijke overweging. Alle dialogen van Plato doen verslag van
deze gesprekken. Sokrates concludeert daarom dat de Pythia moet hebben bedoeld dat Sokrates
de enige in Athene is die weet dat hij niet weet, dat wil zeggen, dat hij niet meent te weten wat
hij niet weet.

Als bewijs van deze stelling voert hij aan dat vele van zijn stadgenoten voor de rechtbank, met
de dreiging van een doodstraf voor ogen, zich in allerlei bochten wringen om de rechters te
vermurwen. ‘Zij doen alsof zij weten dat de dood iets vreselijks is, hoewel ze dat helemaal niet
kunnen weten.” De laatste woorden van zijn pleidooi zijn dan ook:

‘Maar nu is het uur gekomen om weg te gaan. Aan mij de dood, aan u het leven. Wie van ons
een beter lot treft, is voor ieder een vraag en voor de goden een weet.’

Sokrates concentreert zich in zijn pleidooi volledig op de feitelijke situatie: de aanklacht, de
methode van rechtspraak en de wetten in Athene. Het is een uitmuntend voorbeeld van retorica,
met de vaste ingredi€nten logos, pathos en ethos. Stap voor stap weerlegt hij met redelijke
argumenten de tegen hem ingebrachte aanklachten. Hij ontleedt de inconsequenties daarin en
ontneemt ze in feite iedere redelijke grond (logos). Hij doet een duidelijk beroep op het gemoed
van zijn gehoor door te onthullen dat hij zijn gesprekken voert zonder eigen gewin, voor het
welzijn van de stad en in opdracht van een uitspraak van het orakel van Delphi (pathos). En hij
formuleert heel duidelijk het principe voor de rechtspraak in Athene: de rechtvaardigheid, zoals
vastgelegd in de wetten van Athene, en niet de emoties en voor- en afkeur van de rechters.
Tevens geeft hij duidelijke voorbeelden hoe hij die rechtvaardigheid in zijn eigen leven in
praktijk heeft gebracht. (ethos).

De Apologie is een krachtig pleidooi voor een goed gebruik van onderscheidingsvermogen. Hij
biedt tevens een ideale inleiding op de levenswijze van Sokrates, zijn motieven daarvoor en de
methode die hij altijd volgde. Het betoog is spannend en in hoge mate actueel.

Akademie van Sokrates
2026



APOLOGIE

Gesprekspartners: Sokrates, Meletos, juryleden van het Volksgerecht van Athene.

17a

18a

Sokrates: In hoeverre u, burgers van Athene, door mijn aanklagers overtuigd bent, weet ik
niet. Ik zelf vergat bijna dat het over mij ging, zo gloedvol hebben ze gesproken. Maar er
is geen woord waar van wat ze zeiden. Van alles wat zij ons op de mouw hebben gespeld,
was er ¢én ding waarover ik mij bijzonder verbaasde: de waarschuwing om u niet door mij
om de tuin te laten leiden, omdat ik zo'n geducht spreker zou zijn. Het schandelijkste van
die uitspraak lijkt mij nog dat zij zich er niet eens voor schamen, want ik kan hier en nu
meteen bewijzen dat hun bewering niet klopt; ik ben immers helemaal geen geducht
spreker. Tenzij zij natuurlijk iemand die de waarheid? spreekt, een geducht spreker
noemen; dan kan ik beamen een goed redenaar te zijn, al is het niet op hun manier. Maar
zoals ik al zei, zij hebben nauwelijks waarheid gesproken, terwijl u van mij de volledige
waarheid zult horen.

Burgers van Athene, van mij zult u geen redevoering horen zoals van mijn aanklagers, met
fraai gekozen woorden en zinnen, noch een zorgvuldig opgebouwd betoog, maar een
toespraak voor de vuist weg, in woorden zoals ze mij invallen. Want ik weet zeker dat het
juist is wat ik zeg en laat niemand van u iets anders van mij verwachten. Want het zou
toch niet bij mijn hoge leeftijd passen, bij u aan te komen met de verzinsels van een
jongen die een spreekbeurt houdt.

Burgers van Athene, dit vraag ik u met klem: als u mij hoort spreken met dezelfde
woorden die ik gewoonlijk spreek op de markt bij de wisseltafels, waar velen van u mij
hebben gehoord - en trouwens ook elders -, verbaas u daarover dan niet en neem er geen
aanstoot aan. De kwestie is namelijk dat ik voor het eerst in de zeventig jaar die ik tel,
voor een rechtbank verschijn.

Ik heb geen enkele ervaring met de taal die hier wordt gesproken. Beschouw mij dus als
een vreemdeling en vergeef mij dat ik spreek in de taal en op de wijze die ik van huis uit
heb meegekregen. Ik denk dat het redelijk is u te vragen geen aandacht te schenken aan de
manier waarop ik spreek - want die kan goed zijn of niet goed. Maar let er alleen op of wat
ik zeg waar is of niet. Dat is de taak van de rechter, en de redenaar moet de waarheid
spreken.

Ten eerste heb ik het recht, burgers van Athene, om mij te verdedigen tegen de oude
leugens van vroeger, en vervolgens tegen de nieuwe leugens. Want al jaren lang zijn er
vele aanklachten bij u ingediend, die geen woord van waarheid bevatten. Die vrees ik
echter meer dan Anytos en de zijnen, hoewel die ook gevaarlijk zijn. Die eersten zijn
gevaarlijker, omdat zij u al van kindsbeen af hebben beinvloed en overtuigd, door in strijd
met de waarheid over mij te zeggen: 'Er bestaat een zekere Sokrates; het is een wijs man,
die de verschijnselen in de hemel naspeurt en alles onder de aarde onderzoekt en die wat
krom is, recht praat'.

Degenen die dit praatje rondstrooien, burgers van Athene, zijn gevaarlijke aanklagers.
Want wie naar hen luistert, loopt het gevaar te gaan denken dat mensen die zich met een
dergelijk onderzoek bezighouden, de godsdienstige gewoonten verzaken®. Bovendien zijn
er heel wat van dat soort mensen en al heel lang spreken ze kwaad over mij. Zij hebben op

Akademie van Sokrates
2026



19a

20a

u ingepraat tijdens uw zeer ontvankelijke kindertijd, en op enkelen van u nog daarna. Zo
werd ik als het ware bij verstek veroordeeld, en niemand verdedigde mij.

Maar het onzinnigste van dit alles is wel dat ik van geen van hen de naam weet of kan
noemen, behalve van een enkele blijspeldichter® die zich onder hen bevindt. Uit afgunst
wisten zij u met laster om te praten - sommigen onder hen hadden zich eerst zelf laten
overtuigen - en daarom zijn zij het moeilijkst aan te pakken®. Het is immers onmogelijk
om hier wie dan ook ter verantwoording te roepen, dus ik kan niets weerleggen. Daarom
moet ik mijn verdediging inrichten als een schimmenspel en mij verdedigen zonder dat ik
van iemand een antwoord kan verwachten.

Houdt er dus rekening mee dat ik met twee soorten tegenstanders te maken heb: mijn
aanklagers van daarnet en mijn aanklagers van vroeger. Met de laatste categorie moet ik
het eerst afrekenen, want hun bezwaren hebt u eerder en vaker gehoord dan die van de
anderen.

Goed dan. Ik zal me verdedigen, burgers van Athene, en proberen de slechte naam die al
zo lang geleden bij u heeft postgevat, teniet te doen, en dat ook nog in de korte tijd die mij
is toegemeten. Ik hoop dat ik hierin zal slagen, althans dat u en ik daar beter van worden,
en dat ik succes heb met mijn verdediging. Maar het zal moeilijk zijn, vrees ik, en ik ben
me bewust hoe de zaken staan. Laat het gaan zoals de god het wil, de wet moet
gehoorzaamd worden en ik moet mij verdedigen.

Laten we beginnen bij het begin. Waarvan werd ik beschuldigd? Waaruit is de laster
ontstaan, die nu voor Meletos® aanleiding is dit proces tegen mij aan te spannen. Welke
bezwaren hadden die klagers tegen mij? Ik zal ze citeren alsof ze een echte aanklacht
tegen mij hebben gedaan:

'Wat Sokrates doet, mag niet, hij bemoeit zich met dingen waar hij niets mee te maken
heeft, hij onderzoekt onderaardse en hemelse zaken, maakt belangrijk wat onbelangrijk is
en onderwijst dat nog aan anderen ook.'

Zoiets is het. U kent toch het blijspel van Aristophanes? Daarin komt een zekere Sokrates
voor die beweert dat hij op lucht kan lopen en meer van dat soort ‘luchtfietserij’, waar ik
echt helemaal niets van af weet. Ik zeg dit niet omdat ik geen respect heb voor dat soort
kennis en kunde, indien het echt ergens op is gebaseerd. Laat ik mij tegen dat soort
aanklachten van Meletos nooit hoeven te verdedigen!

Met dat soort zaken heb ik mij nooit ingelaten, burgers van Athene. Het merendeel van u,
zoals u hier zit, heeft mij horen spreken, en dat zijn er velen. U roep ik tot getuige, en ik
verzoek u dit heel expliciet met elkaar te bespreken, als u mij ooit over zoiets een gesprek
hebt horen voeren, hoe onbeduidend ook. Dan zal het u duidelijk worden dat hetzelfde
geldt voor al het andere dat over mij wordt beweerd. Er is immers helemaal niets van
waar, en mocht u van iemand hebben gehoord dat ik mensen les geef en daarvoor geld
vraag, dan is dat evenmin waar. Wat niet wegneemt dat het me een goede zaak lijkt dat er
mensen zijn die wel les kunnen geven, zoals Gorgias uit Leontini en Prodikos uit Kos of
Hippias uit Elis. Overal waar zij zich vertonen, weten zij jonge mensen ervan te overtuigen
tegen betaling lessen bij hen te gaan volgen en de geen les te nemen die zij gratis van
iedere medeburger kunnen krijgen. En daar moeten ze dan nog dankbaar voor zijn ook.
Ik heb gehoord dat er ook nog een wijze uit Paros in de stad is. Dat hoorde ik bij toeval
van Kallias, de zoon van Hipponikos, die aan de sofisten meer geld heeft uitgegeven dan
wie dan ook. Hij heeft twee zoons en ik vroeg hem: 'Kallias, stel dat uw zoons veulens of
kalveren waren, dan zou u daarvoor toch iemand aanstellen om goed voor ze te zorgen en
ze tot hun recht te laten komen? Dus een paardentrainer of een veehouder. Maar het zijn

Akademie van Sokrates
2026



2la

twee mensen. Wie neemt u daarvoor in de arm? Hebt u daarover nagedacht? Is er iemand
met kennis en ervaring ten aanzien van de goede kwaliteiten van mensen en ook van
burgers? U hebt vast iemand op het oog voor uw zoons. Is er zo iemand, of niet?'
'Natuurlijk', zei hij. En ik weer: "Wie is het dan, waar komt hij vandaan en wat kost hij?'
Toen zei hij: 'Euenos uit Paros en hij rekent 5 minae.' Dat vind ik te prijzen in Euenos, als
hij werkelijk in staat is daarin les te geven en er toch zo weinig voor vraagt. Ik zou trost
zijn en mij erop laten voorstaan als ik dat kon. Maar ik kan het niet, burgers van Athene!
Iemand van u zou misschien kunnen tegenwerpen: 'Maar wat doe jij dan, Sokrates? Waar
komen die praatjes over jou dan vandaan? Want als je niets anders doet dan de anderen,
zou er toch niet zo'n rumoer om jou zijn? Pak je het werkelijk niet anders aan dan de
anderen? Vertel ons wat je doet, opdat we niet ondoordacht over jou oordelen.'

Wie dat zegt heeft volgens mij gelijk. Ik zal dan ook proberen uit te leggen waardoor mijn
slechte naam en dat rumoer om mij is ontstaan. Misschien denkt u dat ik u voor de gek
houd, maar dat is niet zo, ik zal u precies vertellen hoe het zit. Dankzij een zekere wijsheid
heb ik die slechte naam verworden, burgers van Athene. Wat voor wijsheid?
Waarschijnlijk een soort van menselijke wijsheid. Misschien beschik ik daarover. Die
wijzen, waarover ik het daarnet had beschikken misschien wel over een - hoe zal ik het
zeggen - bovenmenselijke wijsheid. Ik heb daar geen verstand van, en wie zegt dat ik dat
wel heb, liegt en wil kwaad over me spreken. Onderbreek me nu niet met uw boegeroep,
burgers van Athene, als u denkt dat ik overdrijf. Want het zijn niet mijn eigen woorden,
maar ik citeer een bron van gezag. Zo ik over enige wijsheid beschik, roep ik daarvoor het
orakel van Delphi’ tot getuige.

U kent Chairephoon® toch? Hij was van jongs af mijn vriend en werd ook gewaardeerd
door u; hij ging samen met u in ballingschap en kwam samen met u terug. U weet toch nog
wat voor man Chairephoon was en hoe impulsief hij was in alles wat hij ondernam?
Welnu, op een keer ging hij naar Delphi en had de moed het orakel het volgende te vragen
- en, burgers, wat ik ook ga zeggen, bewaar uw kalmte -: hij vroeg of er iemand bestaat die
wijzer is dan Sokrates. En de Pythia antwoordde dat niemand wijzer is.

Omdat Chairephoon niet meer leeft, moet zijn broer, die hier aanwezig is, voor de
waarheid hiervan instaan.

Luister nu goed waarom ik u dit vertel, want ik ga u uitleggen hoe de laster tegen mij is
ontstaan. Toen ik het antwoord van de Pythia hoorde, dacht ik bij mijzelf: Wat kan de
godheid hiermee bedoelen en waar zinspeelt zij op? Want ik ben me er wel van bewust dat
ik niet bijzonder wijs of onwijs ben. Wat bedoelt zij dan, wanneer zij beweert dat ik de
wijste ben? Zij kan toch niet liegen, want dat past een god niet. Lange tijd heb ik mijzelf
afgevraagd wat zij bedoelde en vervolgens begon ik met veel moeite een soort onderzoek.
Ik ging naar iemand toe die de reputatie heeft, wijs te zijn, en veronderstelde dat ik daar de
orakeluitspraak toch wel zou kunnen ontzenuwen, door vast te stellen dat die man wijzer
is, hoewel het orakel zegt dat ik wijzer ben. Toen ik die man - ik heb er geen behoefte aan
zijn naam te noemen, maar het was een politicus, mannen van Athene -, toen ik die man
dus aan de tand voelde, bleek mij dat hij weliswaar bij velen en in het bijzonder bij
zichzelf de indruk wekte wijs te zijn, maar dat hij het niet was. Daarop probeerde ik hem
duidelijk te maken dat hij wel dacht wijs te zijn, maar het niet was. Het gevolg was dat ik
mij bij hem en bij velen van de aanwezigen gehaat maakte. Toen ik wegging, zei ik tot
mijzelf dat ik in ieder geval wijzer was dan die man. Het lijkt er immers op dat geen van
ons beiden echt weet wat het goede leven inhoudt. Maar hij denkt dat hij het wel weet, en
ik denk tenminste niet dat ik het wel weet, als ik het niet weet. In dit opzicht blijk ik dus

Akademie van Sokrates
2026



22a

23a

een tikje wijzer dan hij, omdat ik niet meen te weten wat ik niet weet.

Vervolgens ging ik naar iemand die de reputatie had nog wijzer te zijn dan de eerste, en
ook daar kwam ik tot dezelfde conclusie en dat maakte mij bij die man en bij vele
omstanders gehaat.

Daarna ging ik van de één naar de ander en ik merkte dat mij dat niet in dank werd
afgenomen. Dat speet mij en baarde me zorgen, maar toch vond ik het noodzakelijk de
uitspraak van de godheid te laten prevaleren. Om te onderzoeken wat het orakel bedoelde,
moest ik alle mensen benaderen die de naam hadden iets te weten. En ik zweer bij de
Hond", burgers van Athene, want tegen u moet ik de waarheid spreken, dat volgens mij de
meest in aanzien staande mensen de minste wijsheid leken te bezitten, als ik de uitspraak
van de godheid toetste. Anderen die minder aanzien genoten, bleken meer verstand te
hebben.

Ik zal u uitvoerig vertellen over mijn onderzoek en de moeilijkheden die ik daarbij
ondervond om er achter te komen of de uitspraak van het orakel werkelijk onweerlegbaar
is. Na de burgers bezocht ik de dichters van tragedies, van lofliederen en van andere
geschriften, in de verwachting dat ik daar proefondervindelijk zou kunnen vaststellen dat
ik onwetender ben dan zij. Ik selecteerde hun, naar mijn idee, beste gedichten en vroeg hen
wat ze ermee bedoelden, om er iets van hen te kunnen leren. Burgers, ik schaam mij om u
de waarheid te vertellen, maar het moet. De dichters zelf konden er - bij wijze van spreken
- minder over zeggen dan de andere aanwezigen. Het kostte mij niet veel tijd om vast te
stellen dat de dichters niet cre€erden op basis van wijsheid, maar op basis van hun
natuurlijke aanleg en omdat ze geinspireerd werden, zoals dat bij profeten en waarzeggers
ook gebeurt. Die doen ook allerlei prachtige uitspraken zonder te begrijpen wat ze zeggen.
Het werd me duidelijk dat iets dergelijks ook bij dichters kan gebeuren, maar het viel me
op dat ze hierdoor denken ook heel wijs te zijn op andere terreinen, waar ze niets van af
weten. Dus verliet ik de dichters en besefte dat zij evenals de burgers meer onwetend
waren dan ik.

Uiteindelijk ging ik ook naar de vakmensen. Ik ben mij bewust dat ik van hun ambachten
helemaal geen verstand heb, maar ik vermoedde zij veel weten wat waardevol is. En hierin
werd ik niet teleurgesteld, want zij wisten dingen die ik niet wist en in dat opzicht waren
zij wijzer dan ik. Maar toch, burgers van Athene, ontdekte ik bij de goede ambachtslieden
dezelfde fout als bij de dichters. Omdat ze in hun vak bedreven waren, meenden ze ook
van andere belangrijkste zaken verstand te hebben en deze onwijsheid wierp een schaduw
over hun echte wijsheid. Daarom overwoog ik de orakeluitspraak nog eens bij mijzelf.
Moet ik mijzelf accepteren zoals ik ben, niet wijs, zoals zij wijs zijn en niet dom zoals zij
dom zijn, of moet ik even wijs en dom zijn als zij? Volgens mij bedoelt het orakel dat ik
maar het beste mijzelf kan zijn.

Burgers van Athene, dit onderzoek heeft nogal wat wrevel gewekt en niet zo’n klein beetje
ook, met allerlei lasterpraat tot gevolg, waardoor men mij een 'wijze' ging noemen.
Immers, iedere keer als ik in gesprek met een ander probeer te onderzoeken wat die echt
weet, denken de mensen dat ik wel een antwoord heb. Maar, burgers van Athene, kennis
over het eeuwig zijnde is waarschijnlijk boven menselijk. De orakeluitspraak wil
vermoedelijk zeggen dat menselijke wijsheid van nul en generlei waarde is. De
orakeluitspraak gaat dus niet specifiek over Sokrates, maar mijn naam wordt gebruikt als
voorbeeld. ‘Beste mensen, diegene van u is het meest wijs, die begrijpt dat menselijke
kennis van geen enkele betekenis is in het licht van echte wijsheid, zoals bijvoorbeeld ene
Socrates.’

Akademie van Sokrates
2026



24a

Naar aanleiding van deze orakeluitspraak ben ik nog steeds bezig met dit onderzoek onder
burgers en vreemdelingen en probeer uit te vinden of er misschien iemand wijs is.
Wanneer ik denk dat dit niet het geval is, laat ik dat merken en bevestig daarmee het
orakel. Omdat ik hiermee voortdurend bezig ben, heb ik geen tijd om voor de
gemeenschap of voor mijn gezin iets te doen dat iets oplevert en dus leef ik ten dienste van
deze goddelijke uitspraak in grote armoede. Bovendien volgen jongelui van goeden huize
die er de tijd voor hebben, mij uit eigen beweging, omdat zij het spannend vinden te horen
hoe volwassenen aan de tand worden gevoeld; zij proberen mij na te doen en ondervragen
op hun beurt anderen. Waarschijnlijk hebben ze ontdekt dat er veel mensen zijn die graag
willen vertellen wat ze weten, maar dat ze in feite heel weinig of niets weten.

Vreemd genoeg worden de mensen, die door die jeugd aan de tand zijn gevoeld, boos op
mij en niet op zichzelf. Ze noemden mij een schande voor de stad, die de jeugd bederft.
En als iemand hun vraagt: "Wat doet hij dan en wat leert hij de jeugd?', dan hebben zij
geen antwoord. Maar omdat ze niet graag met een mond vol tanden staan zeggen ze dan
dingen die gewoonlijk over filosofen worden gezegd, zoals dat ze praten over het
bovenaardse en onderaardse en dat ze niet in goden geloven en dat ze recht praten wat
krom is. Natuurlijk vertellen zij liever niet wat er echt aan de hand is, namelijk dat aan het
licht is gekomen dat zij doen alsof ze weten, maar in feite niets weten.

Maar omdat ze niet willen dat hun goede naam wordt aangetast en zij luidruchtig zijn en
talrijk hebben zij eensgezind dezelfde boodschap over u uitgestort en zo uw oren al lange
tijd gevuld met gemene laster. Dat is de achtergrond van de aanklacht van Meletos en
Anytos en Lykoon; Meletos uit ergernis over wat ik heb gezegd over de verhalen uit de
traditie, Anytos ten behoeve van de ondernemers en Lykoon namens de redenaars. Het zou
mij daarom verbazen - ik zei het al aan het begin - als ik die langdurig verkondigde laster
in zo korte tijd kan weerleggen. Dat is de realiteit, burgers van Athene, en ik houd hierbij
niets achter en verberg niets. Toch weet ik bijna zeker dat ik mij juist daardoor gehaat
maak. Dit is de kern van de zaak: ik zeg waarop het staat en daarom maak ik mij gehaat.
Vroeg of laat trekt u hoe dan ook deze conclusie.

Tegen de beschuldigingen van de lasteraars van vroeger heb ik nu voldoende ingebracht.
Nu zal ik me proberen te verdedigen tegen Meletos, de goede en brave vaderlander zoals
hij zichzelf noemt, en de andere aanklagers. Laten we hun beé€digde aanklacht apart
bekijken. De aanklacht luidt ongeveer als volgt: Sokrates begaat een misdaad omdat hij de
jeugd bederft en de godsdienstige gebruiken van de stad niet navolgt, maar die van een
andere goddelijke macht. Dat is de aanklacht en laten we die punt voor punt behandelen.
Meletos beweert dat ik de boosdoener ben, omdat ik de jeugd bederf. Maar, burgers van
Athene, volgens mij is hij de boosdoener, omdat hij de werkelijkheid niet serieus neemt,
mensen lichtvaardig voor het gerecht sleept en doet alsof hij zich vreselijke zorgen maakt
om zaken die hem niets kunnen schelen. Want zo is het en dat zal ik proberen aan te tonen.
Zeg me eens, Meletos, vindt u het niet heel belangrijk dat het onze jeugd een deugdelijk
leven leidt?

Meletos: Zeker.

Sokrates: Vertel de mensen hier dan wie ervoor zorgt dat ze deugen. Het is immers
duidelijk dat u daarover nagedacht hebt, want u bent er bezorgd over. U vindt dat ik
zogezegd de jeugd bederf en u sleept mij voor het gerecht en klaagt me aan. Zeg me
daarom wie er voor zorgt dat ze deugen; vertel het de rechters, wie is het?

Meletos: ...(zwijgt)

Sokrates: Kijk eens aan, Meletos, zwijgt u en weet u niet wat u moet zeggen? Is dat niet

Akademie van Sokrates
2026



25a

10

schandalig, Meletos, en een duidelijk bewijs voor mijn stelling dat u zich hier nooit om
bekommerd hebt? Zeg het dan man, wie zorgt ervoor dat ze deugen?

Meletos: De wet.

Sokrates: Dat was mijn vraag niet, beste man. Welk mens, die dus ook de wet kent, zorgt
dat ze deugen?

Meletos: Deze rechters, Sokrates.

Sokrates: Wat zegt u, Meletos? Beschikken zij over de pedagogische kwaliteiten om de
jeugd te laten deugen?

Meletos: Absoluut.

Sokrates: Allemaal, of sommigen wel en anderen niet?

Meletos: Allemaal.

Sokrates: Bij Hera, dat is mooi, zoveel bekwame mensen. Wie nog meer? Zorgen de hier
aanwezige toehoorders er ook voor dat ze deugen, of die niet?

Meletos: Zij ook.

Sokrates: En de raadslieden?

Meletos: Ook de raadslieden.

Sokrates: En de mensen van de volksvergadering, Meletos, die bederven de jeugd toch
niet? Zorgen zij er ook voor dat ze deugen?

Meletos: Zij ook.

Sokrates: Dan zorgen blijkbaar alle Atheners ervoor dat de jeugd deugt, behalve ik. Tk
alleen bederf ze. Is dat wat u zegt?

Meletos: Dat klopt helemaal.

Sokrates: U laat geen spaan van me heel. Maar zeg eens: gaat het volgens u ook zo met
paarden? Is iedereen goed voor ze, behalve die ene die ze bederft? Of is het juist
andersom, en is het er één, of zijn het een paar, die goed voor ze zorgen, de
paardenfokkers, terwijl de overgrote meerderheid in hun omgang met paarden niet goed
voor ze zorgt? Is het niet zo, Meletos, met paarden en alle het andere dat leeft? Natuurlijk
is het zo, ongeacht of Anytos en u het daar nu mee eens zijn of niet. Want de jongeren
zouden wel heel bevoorrecht zijn, als ze maar door ¢én man bedorven werden en alle
anderen ervoor zouden zorgen dat ze deugen. Dit is toch wel een overtuigend bewijs,
Meletos, dat u zich nooit verdiept hebt in de jeugd. U hebt geen enkele belangstelling voor
de zaken waarover u hier zegt u zorgen te maken en mij daarom aan te klagen.

Bij Zeus, Meletos, vertel ons ook nog of het in een stad beter leven is tussen goede burgers
of tussen slechte burgers? Vooruit, geef antwoord, dat is toch geen moeilijke vraag?
Hebben burgers geen nadeel van slechte buren en voordeel van goede buren?

Meletos: Inderdaad.

Sokrates: Bestaat er iemand die door zijn omgeving liever benadeeld dan bevoordeeld wil
worden? Antwoord, mijn beste, want de wet verplicht u te antwoorden. Is er iemand die
ervoor kiest benadeeld te worden?

Meletos: Natuurlijk niet.

Sokrates: Welnu, u sleept me voor het gerecht, omdat ik de jeugd bederf, en verricht ik dat
kwaad bewust of onbewust?

Meletos: Bewust volgens mij.

Sokrates: Werkelijk, Meletos? Bent u op uw jonge leeftijd zoveel wijzer dan ik op mijn
oude dag mij, dat u tot het inzicht bent gekomen dat slechte mensen hun omgeving altijd
benadelen en dat goede mensen hun omgeving juist verbeteren? En ben ik zo dwaas dat ik
niet inzie dat ik door een slechte invloed te hebben op mijn omgeving zelf het risico loop

Akademie van Sokrates
2026



26a

27a

11

daar slachtoffer van te worden; en naar u zegt, verricht ik dat kwaad ook nog bewust? Dat
kunt u mij niet wijs maken, Meletos, en ik denk ook niemand anders! Ik bederf mijn
medemensen dus niet, en als ik dat wel doe, dan gebeurt dat zonder opzet. In beide
gevallen liegt u dus. Als ik hen per ongeluk schade berokken, dan is er geen wet die mij
voor zulke ongelukkige vergissingen voor het gerecht daagt, ten hoogste word ik daarvoor
gewaarschuwd en terecht gewezen. Want als ik eenmaal inzie wat ik per ongeluk heb
misdaan, dan ga ik daar natuurlijk niet mee door. Maar u hebt niet de moeite genomen
naar mij toe te komen en mij op mijn vergissing te wijzen; dat was ook niet uw bedoeling.
U sleept mij daarentegen voor het gerecht, waar volgens de wet alleen diegene hoort die
straf verdient en niet iemand die onderricht nodig heeft.

Genoeg hierover, burgers van Athene. Zoals ik heb gezegd, is nu wel duidelijk dat Meletos
zich hier nog nooit in heeft verdiept, niet in het algemeen noch in detail. Maar vertel me
toch eens, Meletos, hoe bederf ik de jeugd volgens u? Blijkt dat uit iets dat ik heb
geschreven, waarin ik de jeugd aanspoor geen eer te bewijzen aan de goden van de stad,
maar aan andere, vreemde goddelijke machten? Dat zegt u toch, dat ik hen bederf door dat
te onderwijzen?

Meletos: Dat is mijn stelling, dat klopt.

Sokrates: Wel, Meletos, wat betreft de goden waarover wij nu spreken, vertel deze burgers
en mij nog eens iets duidelijker wat u bedoelt, want ik begrijp het niet helemaal. Aan de
ene kant zegt u dat Sokrates ervoor pleit bepaalde goden te eren. Dan doet hij dat dus zelf
ook en is hij niet goddeloos. Dat deel van de aanklacht klopt dus niet. Maar beschuldigt u
mij omdat ik niet de goden van de stad in ere houdt, maar andere goden? Of zegt u dat ik
mij helemaal niets aantrek van de eredienst voor goden en dat ik anderen daartoe aanzet?
Meletos: Dat laatste bedoel, u trekt u helemaal niets aan van goden.

Sokrates: Dat is verbazingwekkend, Meletos, waarom zegt u dit? Zijn de zon en de maan
voor mij niet even goed goden als voor iedereen?

Meletos: Wel allemachtig, nee! Hij zegt immers, beste rechters, dat de zon van steen is en
de maan van aarde!

Sokrates: Ach, m'n beste Meletos, denkt u dat u Anaxagoras' aanklaagt en slaat u de
rechters zo laag aan dat u denkt dat zij onbekend zijn met zijn geschriften en niet weten
dat de boeken van Anaxagoras uit Klazomenai vol staan met zulke beweringen? En denkt
u echt dat de jeugd van mij wil horen wat ze desnoods in de boekwinkel voor hooguit een
drachme kan kopen? Lachen ze Sokrates niet uit, als hij zou beweren dat die
ongebruikelijke uitspraken van hem zijn? Bij Zeus, denkt u echt dat ik voor geen enkele
god respect heb?

Meletos: Ja, bij Zeus, u respecteert geen enkele god.

Sokrates: Niemand neemt u serieus, Meletos, en bovendien denk ik dat u uzelf ook niet
serieus neemt. Deze man lijkt mij brutaal en bandeloos, mannen van Athene. Volgens mij
heeft hij in jeugdige overmoed en onbezonnenheid die aanklacht op goed geluk ingediend.
Het lijkt er op of hij ons test met een raadsel. Zal Sokrates, die zo wijs is, merken dat ik de
boel voor de gek houd en mijzelf tegenspreek, of kan ik hem en de andere toehoorders om
de tuin leiden? Ik heb namelijk de indruk dat Meletos zichzelf in de aanklacht
tegenspreekt; het lijkt wel of hij zegt dat Sokrates schuldig is, omdat hij geen goden
respecteert, maar ze wel respecteert. Hier is werkelijk een oplichter aan het woord.

Zullen wij samen eens bekijken, rechters, wat ik denk dat hij daarmee wil zeggen? U moet
antwoorden, Meletos. En u, toehoorders, wil ik er graag aan herinneren mij niet te storen
als ik op mijn gebruikelijke manier dit onderzoeksgesprek voer.

Akademie van Sokrates
2026



28a

12

Is er iemand, Meletos, die ervan uitgaat dat er menselijkheid bestaat, maar dat er geen
mensen bestaan?

Laat hem antwoord geven, mensen, en schreeuw er niet doorheen. Is er iemand die leeft
als een ruiter, maar er niet vanuit gaat dat er paarden bestaan? Is er iemand die fluitspel
hoort, maar er niet vanuit gaat dat er fluitspelers bestaan? Zo iemand bestaat niet, beste
man. Als u dan niet wilt antwoorden, dan zal ik het u en de andere aanwezigen wel
vertellen. Maar beantwoord dan tenminste de volgende vraag: is er iemand die religieuze
gewoonten en gebruiken in ere houdt, maar er niet vanuit gaat dat er goddelijke machten
bestaan?

Meletos: Die is er niet.

Sokrates: Wat een medewerking om, zij het met moeite, onder de druk van de aanwezigen
te antwoorden! Volgens u houd ik er dus bepaalde oude of nieuwe religieuze gewoonten
en gebruiken op na en die onderwijs ik aan anderen? Volgens uw aanklacht houd ik er dus
bepaalde religieuze gewoonten op na en dat hebt u onder ede bevestigd. Maar als ik er
religieuze gewoonten op na houd, dan moet ik er toch ook vanuit gaan dat er goddelijke
machten bestaan. Dat kan toch niet anders? Dat moet wel. U antwoordt niet, dus ik denk
dat u er niets tegenin te brengen hebt. Rekenen wij goddelijke machten tot goden of zijn
het afstammelingen van goden? Wat vindt u?

Meletos: Oh, zeker.

Sokrates: Als ik dus, zoals u zelf zegt, in goddelijke machten geloof en als goddelijke
machten bepaalde goden zijn, dan slaat dat op wat ik bedoelde, toen ik zei: 'Hij spreekt in
raadselen en steekt de draak met ons.' Ik zou niet in goden geloven en toch ook wel, omdat
ik in goddelijke machten geloof! Maar als goddelijke machten een soort bastaard-
godenkinderen zijn, van nimfen of andere wezens, welk zinnig mens denkt dan dat
kinderen van goden geen goden zijn? Dat is toch even absurd als te denken dat er
muilezels bestaan, maar geen paarden en ezels?

Maar, Meletos, u hebt deze aanklacht vast ingediend om ons te testen, of omdat u niet in
staat bent mij een echte misdaad in de schoenen te schuiven. Hoe denkt u iemand, die
maar een klein beetje nadenkt, te kunnen overtuigen dat dezelfde persoon respect heeft
voor goddelijke machten en goden, en tegelijkertijd geen respect heeft voor goddelijke
machten, goden en halfgoden? Dat is toch onmogelijk?

Wel, burgers van Athene, dat ik geen overtreding hebt begaan in de zin van Meletos'
aanklacht, is naar mijn mening voldoende weerlegd. Genoeg daarover.

Zoals ik al eerder zei, hebben veel burgers een geweldige hekel aan mij, dat weet u maar al
te goed. En als er iets is dat mij het leven kan kosten, dan is het die afgunst. Niet de
aanklacht van Meletos of Anytos, maar de laster en afgunst van de meerderheid van de
burgers. Vele andere, volledig onschuldige mensen zijn hiervan het slachtoffer geworden
en ik denk dat er meer zullen volgen. Dat stopt niet bij mij.

Iemand zou misschien kunnen vragen: schaamt u zich niet, Sokrates, dat u uw leven hebt
gewijd aan een missie die nu tot uw dood kan leiden? Zo iemand zou ik terecht
antwoorden: u stelt niet de goede vraag, beste man. Denkt u dat een mens, hoe eenvoudig
ook, zich moet bekommeren om leven of dood, in plaats van zich af te vragen of wat hij
doet rechtvaardig is of niet, en wel of niet bijdraagt aan het goede leven? Volgens u
moeten alle helden en andere mannen die in Troje gesneuveld zijn zich schamen. Zoals
bijvoorbeeld de zoon van Thetis’, die meer beducht was voor dreigende schande dan voor
dreigend gevaar. Zijn moeder - een godin nota bene - zei ongeveer het volgende, toen hij
Hektor wilde gaan doden: 'Jongen, als je de dood van jouw vriend Patroklos wil wreken

Akademie van Sokrates
2026



29a

13

door Hektor te doden, dan zul je zelf ook sterven. Want,' zei ze, jouw lot is verbonden met
dat van Hektor.' Toen Achilles dat hoorde, schudde hij de gedachte aan de dood en het
gevaar van zich af, want zijn angst was veel groter om als een lafaard voort te moeten
leven, zonder zijn vriend te hebben gewroken, en dus zei hij: 'Laat me dan meteen sterven
nadat ik me op die schurk heb gewroken, liever dan als voorwerp van spot achter te blijven
bij de schepen met de gebogen stevens, als een loze ballast voor de aarde.' Denkt u echt
dat hij iets gaf om dood of gevaar?

Burgers van Athene, zo is het toch? Wat je voor jezelf het beste vindt om te doen of als het
je door een meerdere is opgedragen, dat moet je volgens mij doen, met minder oog voor de
risico’s van dood of andere gevaren dan voor het risico van schande.

Burgers van Athene, ik zou beslist verkeerd hebben gehandeld als ik in Potidaia, in
Amphipolis en bij Delion® niet, evenals alle anderen met het risico om te sterven, op mijn
post was gebleven die de door u gekozen legerleiders mij hadden aangewezen.

Zo zou het ook verkeerd zijn geweest als ik de opdracht naast me had neergelegd, die de
god mij naar ik meen heeft gegeven, om mijn leven in dienst te stellen van het zoeken naar
wijsheid door mijzelf en anderen in gesprek te onderzoeken, omdat ik bang was voor de
dood of ander onheil. Dat zou helemaal verkeerd zijn, en met recht zou men mij dan voor
een rechtbank kunnen slepen wegens disrespect voor de god en het negeren van de
orakeluitspraak uit angst voor de dood, omdat ik onterecht meen wijs te zijn. Angst voor
de dood is immers gebaseerd op een wijsheid, waarover je niet kunt beschikken. Je denkt
te weten wat je niet kunt weten. Niemand weet bijvoorbeeld of de dood niet de grootste
genade is die je kan overkomen, terwijl wij de dood vrezen als de ergste ramp die ons kan
overkomen. Is dat niet de meest schandelijke vorm van domheid, dat je je verbeeldt te
weten wat je niet weet?

Burgers, misschien verschil ik ook in dit opzicht van de meeste mensen. Als ik echter al
zou beweren dat ik enige wijsheid in pacht heb, dan wel hiervan, dat ik amper op de
hoogte ben van de gang van zaken in de onderwereld. Maar ook al weet ik daar bijna niets
van, ik weet heel goed dat het verkeerd en schandalig is, om geen gevolg te geven aan de
opdracht van een meerdere, god of mens. Liever ben ik bang en loop ik weg voor dingen
waarvan ik weet dat ze verkeerd zijn, dan voor dingen waarvan ik niet weet of ze
misschien verkeerd of misschien goed zijn.

Stel dat u me nu vrijspreekt en u niet door Anytos laat overtuigen. Anytos zei immers dat
deze rechtszaak helemaal niet nodig was, maar dat ik wel de doodstraf moet krijgen nu ik
hier toch ben. Hij voegde er immers aan toe, dat als we Sokrates laten gaan hij uw
kinderen helemaal zal bederven, als ze geloven wat hij zegt. Stel dat u nu tegen mij zou
zeggen: 'Sokrates, wij zullen nu niet luisteren naar Anytos, maar we laten u gaan op
voorwaarde dat u zich niet langer bezighoudt met zelfonderzoek en filosofie. Als u wordt
betrapt, omdat u het toch doet, dan sterft u.' Als u me op die voorwaarde zou laten gaan,
zou ik daarop als volgt reageren: Burgers van Athene, ik respecteer en waardeer u, maar ik
geef liever gehoor aan de orakeluitspraak dan aan u. Zolang als ik leef en ertoe in staat
ben, zal ik niet ophouden met de wijsheid lief te hebben, en wie van u ik ook tegenkom,
zal ik vermanend aanspreken op geen andere manier dan ik gewend ben, met de volgende
woorden: 'Geachte burger van Athene, inwoner van de stad die vermaard is om haar
wijsheid en macht, schaamt u zich niet dat u er alleen maar mee bezig bent om zoveel
mogelijk materié€le rijkdom te vergaren en roem en eer, en geen enkele tijd en aandacht
besteed aan uw geestelijk welzijn en aan de essentie der dingen en u zich niet bekommert
om uw zielenheil?' En wanneer iemand van u me ongelijk zou geven en zou zeggen dat hij

Akademie van Sokrates
2026



30a

31a

14

zich daar wel degelijk om bekommert, dan liet ik hem niet gaan maar dan zou ik meteen
met hem in gesprek gaan en doorvragen en hem uithoren. En als het me duidelijk werd dat
hij niet het goede leven leidde, hoewel hij dat wel beweerde, dan zou ik hem voor de
voeten gooien dat hij het belangrijkste het laagst waardeerde en het onbelangrijkste het
hoogst. Dat zou ik doen bij wie ik ook maar tegenkom, jong en oud, vreemdeling en
stadgenoot, maar natuurlijk vooral bij stadgenoten, omdat die me het dierbaarst zijn. U
moet goed weten dat het orakel mij dit opdraagt, en voor mij staat vast dat de stad nimmer
een groter goed op haar weg vond dan mijn dienst aan de god. Ik doe immers niets anders
dan rondlopen en jong en oud aan hun verstand brengen dat ze zich in de allereerste plaats
moeten bekommeren om hun ziel en niet zozeer om hun lichaam en hun bezittingen. In
gesprek maak ik ze duidelijk dat het goede leven niet voortkomt uit materieel bezit, maar
dat welvaart en alle andere goede dingen voortkomen uit een op het goede gericht leven,
zowel voor het individu als voor de gemeenschap. Hoe kan ik de jeugd bederven door dat
te beweren, dat kan toch niet? En als iemand durft te zeggen dat ik iets anders beweer dan
dit, dan praat hij onzin. Daarom zeg ik u, burgers van Athene, of u nu gehoor geeft aan de
eis van Anytos of niet, of u me nu vrijspreekt of niet, ik zal niet van mijn pad afwijken,
ook al moet ik er vele doden voor sterven.

Windt u niet op, burgers, maar doe wat ik u heb gevraagd. Verstoor mijn pleidooi niet,
maar luister; waarschijnlijk hebt u daar nog wat aan ook. Misschien ga ik u nu iets zeggen,
waarop u luid zou willen reageren, maar laat dat alstublieft. U moet goed weten dat als u
mij, zoals ik ben, ter dood brengt u daarmee uzelf meer kwaad doet dan mij. De
aanklachten van Meletos en Anytos deren mij niet. Dat is onmogelijk! Want volgens mij is
het onmogelijk dat het goddelijke orakel ondeugd prefereert boven deugd. Mijn
tegenstander kan mij misschien doden, verbannen of mij van mijn burgerrechten beroven.
Evenals vele anderen denkt hij misschien dat hij mij daarmee kwaad doet, maar zo zie ik
het niet. Hij doet eerder zichzelf kwaad door een onschuldig mens ter dood te brengen.

Nu moet u niet denken, burgers van Athene, dat ik hier een verdedigingsrede houdt in mijn
eigen belang. Nee, eerder in dat van u, opdat u niet, door mij te veroordelen, het geschenk
dat de god niet op waarde schat. Want als u mij ombrengt, vindt u niet makkelijk weer een
ander die de stad, hoe gek het ook klinkt, op haar huid zit als een horzel een paard. De stad
is dan wel groot en edel, maar door de onvermijdelijke traagheid van haar omvang moet
zij evenals een paard door een horzel gestoken worden om wakker te blijven. Misschien
heeft de god mij wel daarom aan de stad verbonden, om de hele dag door niets anders te
doen dan u wakker te schudden, door iedereen vragen te stellen en in verlegenheid te
brengen. Een ander die bereid is dat te doen, zal niet gauw weer opduiken, burgers. Als u
mij gelooft, zult u me sparen. Misschien wordt u door mijn gedrag net zo getergd als
mensen die in hun slaap worden gestoord en kunt u me wel slaan en zomaar doden, zoals
Anytos wil. Dan kunt u immers de rest van uw leven rustig slapen, tenzij de godheid u een
ander stuurt om zich om u te bekommeren. Uit het volgende kunt u opmaken, dat de god
mij als een geschenk aan de stad heeft gegeven.

Al jaren lang negeer ik mijn eigen belang en doe niets aan het aan het verwerven van enig
bezit. In uw belang ben ik voortdurend op pad om als een vader of oudere broer u aan te
sporen u te richten op het goede leven. Zoiets is toch niet gewoon voor een mens! Als ik
daar nou enig voordeel van had gehad en er iets mee zou hebben verdiend dan zou al dat
aansporen nog verklaarbaar zijn geweest. Maar u hebt zelf kunnen zien dat mijn
aanklagers, die er niet voor terugschrikken mij van alles te beschuldigen, er niet in zijn
geslaagd een getuige op te roepen die zegt dat ik ooit een beloning heb ontvangen of

Akademie van Sokrates
2026



32a

15

gevraagd. Ik denk trouwens dat ik een betrouwbaar bewijs heb voor wat ik zeg, namelijk
mijn armoede.

Het lijkt misschien vreemd dat ik rondloop en op eigen houtje met mensen indringende
gesprekken aanknoop over hun manier van leven, zonder de moeite te nemen naar uw
volksvergadering te komen om in het openbaar de stad raad te geven. Nu hebt u mij al
vaak bij verschillende gelegenheden horen zeggen dat de reden hiervoor is dat ik van tijd
tot tijd een goddelijke aanwijzingen krijg. Dat is wat Meletos nu juist in zijn aanklacht
belachelijk maakt. Ik heb het al van jongs af; het is een innerlijke stem die mij steeds
wanneer ik haar hoor, ervan athoudt te doen wat ik van plan was, maar die mij nooit
ergens toe aanzet. Dit is het wat mij ervan weerhoudt me bezig te houden met het bestuur
van de stad. En dat is maar goed ook! Want u moet weten, burger van Athene, als ik mij
met het bestuur van de stad was gaan bemoeien, zou ik al lang geleden ter dood zijn
gebracht en dan had ik niemand van dienst kunnen zijn.

Neemt u het mij maar niet kwalijk dat ik de waarheid spreek. Geen mens brengt het er
immers levend af indien hij probeert te verhinderen dat er onrechtvaardige en onwettige
dingen gebeuren in de stad, en daartoe onverschrokken stelling neemt in een
volksvergadering. Iemand die zich duidelijk uitspreekt tegen het onrecht en dat wil
overleven, moet wel een gewone burger zijn en geen bestuurder van de stad.

Dat kan ik u bewijzen aan de hand van feiten, want die stelt u meer op prijs dan mooie
verhalen. Luister maar naar wat mij is overkomen. Dan weet u dat ik nooit toegeef aan
onrechtvaardigheid uit vrees voor de dood, en dat ik door die onbuigzaamheid al dood had
kunnen zijn. Ik zal u een niet zo aangenaam, maar waargebeurd verhaal vertellen over de
rechtspraak in de stad. Want, burgers van Athene, het enige openbare ambt dat ik in de
stad uitoefende was dat van raadslid. Toen ons stadsdeel net het dagelijks bestuur moest
verzorgen, gebeurde het volgende.! Uw rechtbank wilde de tien veldheren, die na de
zeeslag™ de drenkelingen niet hadden geborgen, collectief berechten. Dit was in strijd met
de wet, zoals ook later door allen werd toegegeven. Ik verzette me toen als enige van de
raadsleden tegen die wederrechtelijke opdracht. En hoewel de retoren al klaar stonden om
me aan te geven en op te pakken en u hen luidruchtig ondersteunde, vond ik het beter om
met de wet en het recht aan mijn zijde mij hiertegen te verzetten, dan me uit angst voor
gevangenis of dood te schikken in uw onrechtvaardige beslissingen. Toen bestond de
democratie hier trouwens nog. En toen dat een oligarchie was geworden, lieten de 'dertig'
mij met vier anderen naar hun vergadering komen en droegen ons op, Leon, een inwoner
van Salamis, uit Salamis te gaan halen om hem ter dood te brengen. Vele andere mensen
kregen dergelijke opdrachten, want zoveel mogelijk mensen moesten bij het misdadige
beleid worden ingeschakeld. Ook toen heb ik niet met woorden, maar met daden getoond
dat, als ik het zo mag stellen, de dood me koud laat en dat mij er alles aan gelegen is niets
te doen wat onrechtvaardig en oneerlijk is. Die hele regentengroep kreeg me met al hun
machtsvertoon niet zo ver dat ik uit angst iets deed wat onrechtvaardig was. Toen we die
vergadering verlieten, vertrokken er vier naar Salamis om Leon te arresteren en ik ging
gewoon naar huis.

Het is best mogelijk dat het me de kop had gekost, als die regering niet snel was afgezet.
Velen van u zijn hiervan getuige geweest. Denkt u echt dat ik zo oud zou zijn geworden,
als ik een openbaar ambt had bekleed terwijl ik me bleef gedragen zoals een goed mens
betaamt, waarbij ik zoals behoort voorrang gaf aan wat rechtvaardig is en dat het meest
waardeerde? Natuurlijk niet, burgers van Athene. Dat had niemand gekund. Het zal u
duidelijk worden dat ik mijn leven lang zowel in het openbaar als privé dezelfde ben

Akademie van Sokrates
2026



33a

34a

16

geweest als nu. Ik heb nooit van wie dan ook geaccepteerd dat hij onrechtvaardig
handelde, ook niet van mijn zogenaamde leerlingen, zoals mijn lasteraars ze noemen.

Ik heb nooit en te nimmer aan iemand les gegeven. ledereen, jong en oud, mag met mij in
dialoog gaan of mij een dialoog horen voeren, daar heb ik geen enkel bezwaar tegen. Daar
vraag ik geen enkele beloning voor. Of je nu arm bent of rijk dat maakt niet uit, iedereen
benader ik met mijn vragen en wie wil kan met mij in dialoog gaan. En of mijn
gespreksgenoten daar baat bij hebben of niet, daarvoor kan ik niet verantwoordelijk
worden gesteld, want ik heb ze nooit iets willen leren of ergens van overtuigen. En als
iemand beweert dat hij ooit privé" iets van me heeft geleerd of gehoord wat niet ook alle
anderen konden horen, dan spreekt hij niet de waarheid, als u dat maar weet.

Waarom zijn er dan toch mensen die graag met me om gaan? Dat heb ik al verteld, burgers
van Athene. Ik onthulde immers de onwaarheid. Het spreekt ze aan, als iemand die denkt
het te weten, wordt ondervraagd en het dan niet blijkt te weten. Dat is toch aardig?

Ik heb het u al gezegd dat deze manier van optreden mij is opgedragen door de god. Dat is
gebeurd door middel van het orakel en door dromen en door alle middelen waarmee
goddelijke machten aan mensen opdrachten geven.

Dat mijn verhaal klopt, Atheners, is makkelijk te controleren. Als ik jongeren bederf of
vroeger heb bedorven, zouden er nu toch een paar, die inmiddels ouder zijn geworden,
naar voren kunnen komen om mij aan te klagen als zij vinden dat ik hun vroeger kwaad
heb gedaan. En als ze dat zelf niet willen, kunnen toch hun familieleden, vaders, broers of
anderen, het nu komen vertellen, wat ik volgens hen vroeger hun familieleden heb
aangedaan. Velen van hen zijn immers hier aanwezig. Ik zie ze, daar! Kritoon om te
beginnen, een man van mijn leeftijd en uit mijn buurt, en hier, de vader van Kritoboulos.
Verder Lysanias uit Sphettos, en hier, de vader van Aischines. En daar Antiphoon uit
Kephisia, de vader van Epigenes. En daar, verderop, nog anderen, Nikostratos, de zoon
van Theozotides, de broer van Theodotos. Zelf is die inmiddels dood, dus hij kan zijn
broer niet meer smeken om van een aanklacht af te zien. En hier Paralos, de zoon van
Demodokos, broer van Theages. En daar Adeimantos, zoon van Aristoon, en daar nog zijn
broer Platoon en Aiantodoros, van wie Apollodoros daar een broer is. Zo kan ik er nog
velen noemen. Meletos had in zijn aanklacht toch op z'n minst één van hen als getuige
moeten oproepen. En als hij daar toen niet aan heeft gedacht, dan kan hij dat alsnog doen;
ik maak graag voor hem plaats. Laat hij het alsjeblieft zeggen als hij dat wil. Maar
waarschijnlijk gebeurt precies het omgekeerde, beste burgers. Zij zullen pleiten voor mij,
die volgens de aanklacht van Meletos en Anytos hun familieleden bedierf en kwaad
berokkende. Die zogenaamd door mij bedorvenen zouden nog een goede reden kunnen
hebben om mij te hulp te komen. Maar de oudere familieleden, die niets met mij te maken
hebben gehad, hebben geen andere reden om mij te hulp te komen dan de enige juiste en
ware reden, namelijk dat Meletos liegt en dat mijn verhaal klopt!

Het zij zo, burgers. Dit is zo ongeveer wat ik ter verdediging kan aanvoeren. Misschien
schaamt iemand van u zich wel, als hij terugdenkt aan zijn eigen gedrag in een heel wat
minder belangrijk proces dan dit. Hoe hij met tranen in de ogen geprobeerd heeft bij de
rechters medelijden op te wekken en daarvoor zijn kinderen, familieleden en vrienden naar
voren liet komen. Hoewel ik mij, naar ik begin te begrijpen, in een zeer kritieke situatie
bevind, doe ik dat allemaal niet. Misschien dat iemand van u mijn gedrag juist verwaand
vindt en daarom uit boosheid een tegenstem uitbrengt. Als iemand dit vindt, wat me
overigens niet waarschijnlijk lijkt, zou ik het volgende tegen hem willen zeggen. Mijn
beste, ik heb ook familie. Om met Homeros te spreken: 'ik ben niet geboren uit een eik of

Akademie van Sokrates
2026



35a

36a

17

een rots', maar uit mensen. Ik heb ik een gezin met drie zonen, beste burgers, één die al
wat ouder is en twee jongere. Maar toch laat ik geen van hen hierheen komen om u te
smeken mij vrij te spreken. Waarom niet? Niet uit trots of gebrek aan respect voor u,
burgers. Afgezien van de vraag of ik bang ben voor de dood, lijkt het mij niet gepast om
dat te doen voor mijn reputatie en die van u en van de hele stad, gezien mijn gevorderde
leeftijd en mijn goede naam, die ik al dan niet terecht geniet.

Van Sokrates wordt in ieder geval gezegd dat hij zich anders gedraagt dan de andere
mensen. Als iemand van u die over enige moed of wijsheid of een andere goede
eigenschap beschikt zich zo zou gedragen, dan is dat beschamend. Toch heb ik dikwijls
keurige burgers in de beklaagdenbank rare bokkesprongen zien maken. Alsof hun iets
verschrikkelijks zou overkomen, als zij ter dood werden veroordeeld; alsof zij eeuwig
zouden blijven leven als u hen niet doodde. Ik ben van mening dat zij schande over de stad
brengen, omdat ook vreemdelingen zouden kunnen denken dat vooraanstaande Atheners,
die door hun medeburgers worden beloond met publiecke ambten en andere eerbewijzen,
eigenlijk slappelingen zijn.

Wie enig zelfrespect heeft hoort zich niet zo te gedragen, burgers van Athene, en als het
toch gebeurt, dan moet u, rechters, er niet aan toegeven. Dan moet u laten zien dat u een
burger die zulke scenes opvoert en de stad te schande maakt, eerder veroordeelt dan
iemand die zich rustig houdt.

Maar nog los van een goede naam lijkt het me niet juist, burgers, een rechter te willen
vermurwen om zodoende vrijgesproken te worden. Wij moeten hem feiten geven en hem
daarmee overtuigen. Want de rechter zit hier niet om het recht uit vriendelijkheid om te
buigen, maar om recht te doen. Hij heeft gezworen geen gunsten te schenken naar
willekeur, maar om recht te spreken volgens de wet. Wij mogen er dus geen gewoonte van
maken u ertoe aan te zetten uw eed te breken en u mag er zelf ook niet aan wennen, want
dat is voor geen van ons beide goed.

Vraag mij daarom niet, burgers van Athene, om mij tegenover u te gedragen op een wijze
die niet eervol is, noch rechtvaardig en die niet getuigt van respect voor de goden. Vooral
niet omdat ik door Meletos juist beschuldigd word van gebrek aan respect voor de goden.
Een ding is wel duidelijk: als ik met smeekbeden u zou kunnen overreden tot het breken
van uw eed, dan zou ik u ertoe aanzetten niet in goden te geloven, en met zo'n onbeholpen
verdediging zou ik mijzelf ervan beschuldigen de goden niet te respecteren. Maar daar is
geen sprake van, burgers van Athene. Niemand van mijn aanklagers vervult zo getrouw
zijn godsdienstige plichten als ik. Aan u en aan de godheid vertrouw ik het toe over mij
een oordeel te vellen, zoals het beste is voor mij en voor u.

Sokrates wordt schuldig bevonden en mag een alternatieve straf voorstellen.

Sokrates: Tk ben niet geschokt, burgers van Athene, dat u mij bij deze stemming schuldig
verklaart, maar het geeft mij wel te denken. Wat hier gebeurd is, komt voor mij niet
onverwacht, maar wat mij wel verbaast, is de verhouding van de voor- en tegenstemmers.
In ieder geval had ik niet gedacht dat er zo weinig verschil zou zijn. Ik had op een grote
meerderheid gerekend, maar nu blijkt dat het maar dertig stemmen scheelt of ik was
vrijgesproken. Eigenlijk vind ik dat ik, wat Meletos betreft, nu zelfs vrijgesproken ben en
niet alleen vrijgesproken! Het zal trouwens ieder duidelijk zijn dat als Anytos en Lykoon
niet naar voren waren gekomen om mij te beschuldigen, hij zelfs duizend drachmen had

Akademie van Sokrates
2026



37a

18

moeten betalen, omdat hij niet eens een vijfde van de stemmen zou hebben gekregen.®
Die man eist dus mijn dood. Welaan, burgers van Athene, welk tegenvoorstel zal ik u
doen? Natuurlijk wat ik verdien, nietwaar? Welke straf of boete verdien ik nu en wat was
mijn motief om in mijn leven geen rust te zoeken? Waarom ging ik voorbij aan de dingen
waar de meesten zich druk over maken: geld verdienen, het beheren van bezit, militaire
ambten, publieke toespraken en de verschillende openbare ambten, politieke partijen en
twisten die in de stad bestaan? Waarom vond ik het verstandig om mij hiermee niet in te
laten? Waarom vermeed ik het verzeild te raken in situaties waarin ik u noch mijzelf van
enig nut kon zijn? Waarom spande ik mij in om voor ieder van u, in mijn woorden, de
grootste weldaad te verrichten door u aan te sporen u niet zozeer te bekommeren om uw
bezittingen, maar vooral om uw eigen goede en verstandige leven, en u niet te
bekommeren om de bezittingen van de stad, maar om de stad zelf, en ook op dezelfde
manier voor de andere zaken te zorgen? Wat verdient nu een man als ik? Iets goeds,
burgers van Athene, als ik een voorstel moet doen dat echt strookt met mijn verdienste.
Iets goeds dat passend is voor mij. Wat is passend voor een eenvoudig man als ik die u een
dienst bewijst en die bovendien de tijd moet hebben om u aan te sporen? Niets, burgers
van Athene, ligt in zo'n geval meer voor de hand dan mij te laten eten in het Prytaneion®.
Daarvoor komt ik veel eerder in aanmerking dan iemand van u die te paard of met een
twee- of vierspan gewonnen heeft bij de Olympische Spelen. Die maakt dat u denkt dat u
gelukkig bent, maar ik maak dat u het ook echt bent. Die ander heeft geen behoefte aan
ondersteuning, maar ik wel. Als ik dus een voorstel moet doen overeenkomstig mijn
verdienste, dan stel ik voor: verzorging in het Prytaneion.

Misschien denkt u dat ik dit zeg uit een soort verwaandheid, net als toen ik sprak over dat
jammeren en smeken. Maar zo is het niet, Atheners, ik ben er oprecht van overtuigd dat ik
nooit met opzet iemand kwaad heb gedaan. Maar u heb ik daar niet van kunnen
overtuigen, want we hebben maar korte tijd met elkaar kunnen spreken. Als u, zoals in
sommige andere steden, een wet had die bepaalt dat over doodstraf niet in één dag beslist
mag worden, maar pas na een paar dagen, dan zou u overtuigd kunnen worden. Maar nu is
het niet gemakkelijk in zo'n korte tijd zulke sterke vooroordelen op te lossen.

En omdat ik ervan overtuigd ben dat ik niemand kwaad doe, zal ik vast en zeker mezelf
geen kwaad doen en over mezelf zeggen dat ik iets slechts verdien en dus voor mezelf een
straf voorstellen die daarmee overeenstemt. Waarom zou ik? Soms om niet te hoeven
ondergaan wat Meletos als straf voorstelt en waarvan ik zeg niet te weten of het goed is of
slecht? Moet ik in plaats daarvan iets kiezen waarvan ik zeker weet dat het slecht is? Wat
moet ik dan voorstellen? Gevangenisstraf soms? En waarom zou ik in gevangenschap
moeten leven, steeds overgeleverd aan de willekeur van wie aan de macht is? Moet ik
soms een boete voorstellen en gevangen blijven tot die is afbetaald? Maar dat komt op
hetzelfde neer als wat ik al heb gezegd. Waar moet ik immers het geld vandaan halen?
Zal ik dan verbanning voorstellen? Die straf zou u mij misschien wel willen opleggen.
Maar dan zou ik wel heel erg aan het leven gehecht zijn. Want denkt u echt dat ik zo dom
ben dat ik niet zou kunnen bedenken, dat als u hier in Athene genoeg hebt van mijn
gesprekken, omdat het u irriteert en het te pijnlijk voor u is, en u mij daarom de stad wil
uitzetten, dat burgers van andere steden mij dan wel zullen accepteren? Dat is toch heel
onwaarschijnlijk, Atheners!

Een mooi leven zou me beschoren zijn, als ik op mijn leeftijd deze stad zou moeten
verlaten en van de ene naar de andere stad zou moeten trekken, omdat ik steeds weer
weggejaagd word. Want ik weet zeker dat waar ik ook heenga, de jeugd naar me zal

Akademie van Sokrates
2026



38a

39a

19

komen luisteren, net als hier. En als ik ze wegstuur, dringen ze er bij de volwassenen op
aan om mij weg te sturen. En als ik ze niet wegstuur, dan zullen hun vaders en andere
familieleden mij wel wegsturen, ter wille van de jeugd.

Iemand zou nu kunnen zeggen: 'Maar, Sokrates, kunt u dan niet zwijgen en uw mond
houden, als u Athene verlaat?' Wel, dit is aan velen van u heel moeilijk duidelijk te maken.
Want als ik zeg dat ik dan ongehoorzaam ben aan de god en dat ik daarom onmogelijk
mijn mond kan houden, zult u me niet geloven en zeggen dat ik een grapje maak. Maar als
ik zeg dat het de grootste genade is voor een mens om dag in dag uit te mogen spreken
over het goede in een mens en over al die andere kwaliteiten die ik bespreek en onderzoek
bij mezelf en anderen, en dat leven zonder zo'n onderzoek zelfs niet waard is geleefd te
worden, dan zult u me nog minder geloven. Het is precies zoals ik zeg, want volgens mij
verdien ik geen enkel kwaad, maar het is vrijwel onmogelijk om u te overtuigen. Als ik
over geld beschikte, had ik gevraagd om een boete zo hoog als ik maar kon opbrengen, dat
zou geen probleem voor me zijn. Maar ik heb geen geld dus dat is niet mogelijk is, tenzij u
me een boete oplegt die ik wel kan opbrengen. Misschien kan ik een mina zilver
opbrengen, laat ik dat dan maar voorstellen. Maar, burgers, Platoon daar en Kritoon en
Kritoboulos en Apollodoros vinden dat ik dertig minae moet voorstellen en zij staan borg.
Als ik dat voorstel, staan zij borg, zij kunnen dat dragen.

Sokrates’ alternatief wordt weggestemd, dus wordt Meletos’ eis ingewilligd: doodstraf.
Sokrates: Het zal niet lang duren, burgers van Athene, voordat degenen die de stad in een
kwaad daglicht willen stellen, u zullen verwijten dat u Sokrates ter dood hebt gebracht, een
wijs man. Dat ben ik niet, maar zij zullen zeggen dat ik wijs ben, om het u aan te wrijven.
Als u deze zaak even had uitgesteld, was mijn dood u vanzelf in de schoot geworpen. U
kunt zien hoe oud ik ben en hoe ver mijn leven al is gevorderd en vlakbij de dood is. Tk
zeg dit niet tegen u allemaal, maar alleen tot degenen die voor mijn dood hebben gestemd.
En tegen hen zeg ik dan ook nog dit: misschien denkt u, burgers, dat ik ben veroordeeld
omdat het me aan de juiste woorden ontbrak om u te overreden, als ik tenminste alles op
alles had willen zetten om een veroordeling te ontlopen. Maar zo is het niet. Ik ben
inderdaad veroordeeld, omdat het me aan iets ontbrak; niet aan de juiste woorden, maar
wel aan brutaliteit en schaamteloosheid en aan bereidheid om te zeggen wat u het liefst
had willen horen. Ik herhaal het, u had me vast willen horen jammeren en klagen en me
dingen laten doen en zeggen die beneden mijn waardigheid zijn en die u gewend bent van
anderen te horen. Het is echter niet mijn gewoonte om uit angst voor gevaar mij op een
onwaardige manier te gedragen. Ik heb daarom geen spijt van mijn verdediging, want ik
sterf liever na deze verdediging dan dat ik blijf leven na een onwaardige verdediging.
Want noch voor de rechtbank noch in een oorlog mag ik of iemand anders er tot elke prijs
op uit zijn, aan de dood te ontsnappen. Ook in de oorlog blijkt men immers vaak aan de
dood te kunnen ontsnappen, door de wapens neer te gooien en de achtervolgers om genade
te smeken. In iedere hachelijke situatie zijn er allerlei manieren om aan de dood te
ontkomen, als men maar bereid is tot het uiterste te gaan. En, burgers, misschien is het wel
helemaal niet zo moeilijk om aan de dood te ontsnappen, maar veel moeilijker is het om te
ontkomen aan de smaad, want die is zelfs de dood te vlug af.

Omdat ik nu zo traag en oud ben, kom ik in de greep van het langzame, maar mijn
aanklagers, die alert zijn en fel, komen in de greep van het snelle: de smaad. En zo zullen
wij uiteengaan: ik door u veroordeeld tot de dood en zij veroordeeld door de waarheid tot

Akademie van Sokrates
2026



40a

20

slechtheid en onrechtvaardigheid. Ik onderga mijn vonnis en zij het hunne. Het zal wel zo
hebben moeten lopen; ik vind het goed zo.

En nu wil ik u die mij hebt veroordeeld, nog graag iets voorspellen. Want ik ben nu beland
op het punt waar mensen het diepste inzicht hebben, namelijk vlak voordat ze gaan
sterven. Dus zeg ik u, burgers die mijn dood hebben gewild, na mijn dood wacht u een
straf, die bij Zeus veel zwaarder zal zijn dan u mij met de dood hebt toebedeeld. U hebt
immers zo gehandeld in de veronderstelling daarmee ontheven te zijn van verantwoording
te moeten afleggen over uw leven, maar, zeg ik u, precies het omgekeerde is het geval.
Want u zult hierdoor juist aan veel meer mensen rekenschap moeten afleggen. Tot nu toe
heb ik die daarvan weerhouden, zonder dat u dat besefte. Maar ze zullen het u moeilijker
maken omdat ze jonger zijn en u zich meer zult ergeren. Want als u denkt dat u door
mensen ter dood te brengen een halt kunt toeroepen aan het verwijt dat u niet het goede
leven leidt, dan hebt u het niet begrepen. Die uitweg is onmogelijk en onjuist. Het is het
eenvoudigste en beste om andere mensen zo min mogelijk schade te berokkenen en u in te
spannen zelf zo goed mogelijk te leven. Met deze voorspelling neem ik afscheid van
degenen die mij veroordeeld hebben.

Met degenen die voor mijn vrijspraak hebben gestemd, zou ik graag nog wat napraten over
de hele gang van zaken, zolang de rechters nog bezig zijn en ik niet ben vertrokken naar de
plaats van de terechtstelling. Blijf nog even bij mij, vrienden. Want wat let ons om met
elkaar te praten zolang er tijd is? U, mijn vrienden, wil ik duidelijk maken wat ik denk dat
mij hier is overkomen. Rechters - ja, u noem ik inderdaad rechters -, ik heb iets
wonderlijks beleefd.

Ik ben eraan gewend regelmatig en ook bij kleine aangelegenheden aanwijzingen te
krijgen van mijn daimoon. als ik op het punt stond iets verkeerd te doen. Maar vandaag is
mij, zoals u hebt kunnen zien, iets is overkomen, wat als het ergste beschouwd wordt dat
een mens kan overkomen. Toen ik echter vanmorgen van huis ging, kwam er geen verzet
van die god en ook niet toen ik voor deze rechtbank verscheen. Tijdens mijn pleidooi was
er evenmin verzet bij enig punt dat ik naar voren wilde brengen. Toch snoerde die stem me
bij andere redevoeringen herhaaldelijk de mond. Maar nu, in deze zaak, klonk er geen
enkel bezwaar tegen wat ik deed of zei. Wat is daar volgens mij de reden van?

Ik zal het u zeggen: wat mij nu is overkomen, moet iets goeds zijn. En diegenen onder ons
die de dood als een verschrikking beschouwen, hebben het dus verkeerd. Het gebeurde laat
dit duidelijk zien. Want de gebruikelijk aanwijzing om mij te weerhouden iets te doen wat
niet goed is, is uitgebleven.

Laten we ook op een andere manier nog eens nagaan of we mogen verwachten dat dit goed
is. Want dood zijn is hetzij een situatie van niets-zijn waarin de dode zich van niets bewust
is, of - zoals wel wordt gezegd - een verandering of verhuizing van de ziel naar een andere
plek; het is één van beide. Is men zich van niets bewust, zoals in diepe slaap, zelfs zonder
dromen, dan moet de dood verbazingwekkende voordelen bieden. Want ik denk dat als
iemand een nacht waarin hij zo goed sliep dat hij helemaal niet droomde, zou moeten
vergelijken met alle andere nachten en dagen van zijn leven en vervolgens zou moeten
zeggen hoeveel dagen en nachten prettiger waren dan die nacht - mij dunkt dat iedereen,
en zelfs de grootste koning, zou vinden dat die op €én hand te tellen zijn. Als de dood zo
is, noem ik dat een voordeel. Want op die manier duurt de dood niet langer dan een nacht.
Maar als de dood een soort verhuizing naar elders is, en indien het waar is wat gezegd
wordt, dat alle gestorvenen daar verblijven, dan is dat toch het beste wat je kan

Akademie van Sokrates
2026



41a

42a

21

overkomen, rechters? Want als je alle zogenaamde rechters kunt achterlaten en in de
Hades alle echte rechters vindt die daar recht spreken, dan kan er toch geen enkel bezwaar
zijn tegen zo’n verhuizing? Rechters zoals: Minos en Rhadamanthos, en Aiakos en
Triptolemos, en allerlei andere goddelijke mensen die tijdens hun leven rechter waren?
Hoeveel zou iemand van u er niet voor over hebben om Orpheus te ontmoeten, of
Mousaios, en Hesiodos en Homeros? Als dat waar is, wil ik graag sterven; want het lijkt
me geweldig om daar te verblijven waar ik Palamedes kan tegenkomen en Aiax, zoon van
Telamoon, of een van de andere klassieke helden die door een onrechtvaardig oordeel aan
hun eind kwamen. Ik geloof echt dat het niet onaardig zou zijn om dan mijn ervaring te
vergelijken met de hunne. En het liefste zou ik met degenen die daar verblijven in gesprek
willen gaan en onderzoeken wie van hen wijs is en wie het denkt te zijn, maar het niet is.
Wat zou iemand er niet voor over hebben, beste rechters, om in de leer te gaan bij degene
die het hele leger van Troje aanvoerde, of bij Odysseus of Sisyphos, of de talloze anderen
die ik zou kunnen noemen, mannen en vrouwen? Met die mensen samen zijn, gesprekken
met ze voeren en ze eindeloos vragen kunnen stellen, dat zou toch onmetelijke vreugde
betekenen? Ik denk niet dat zij daarom iemand ter door veroordelen. Als het waar is wat
gezegd wordt, zijn zij veel gelukkiger dan de mensen hier en voor de rest van de tijd
onsterfelijk.

Maar ook u, rechters, moet de dood vol goede moed tegemoet zien en u bewust blijven
van die ene waarheid dat voor een goed mens geen kwaad bestaat, niet tijdens het leven en
niet in de dood; de goden blijven voor diegene zorgen. Wat mij nu overkomt gebeurt dus
niet zomaar; het maakt me duidelijk dat sterven en verlost worden van dit leven beter voor
me is. Geen enkele aanwijzing hield mij hier immers van af. Degenen die mij aanklaagden
en veroordeelden neem ik dan ook niets kwalijk. Ook al hadden zij een heel andere
bedoeling toen ze mij aanklaagden en veroordeelden, zij dachten mij schade te kunnen
berokkenen. Dat zal hun worden aangerekend.

U vraag ik echter het volgende. Als mijn zonen volwassen zijn en u hebt de indruk dat ze
zich meer zorgen maken om geld dan om wat echt belangrijk is in het leven, wijs hen dan
terecht met dezelfde vasthoudendheid als waarmee ik dat bij u heb gedaan. En als ze
verwaand zijn, omdat ze denken iets te weten, breng hen dan in verlegenheid, zoals ik dat
bij u deed, want dan bekommeren ze zich niet om wat echt belangrijk is en maken
aanspraak op iets wat ze niet zijn. Als u mijn zoons zo behandelt, dan doet u het juiste
zowel voor mijn zoons als voor mij.

Maar nu is het uur gekomen om weg te gaan. Aan mij de dood, aan u het leven. Wie van
ons een beter lot treft, is voor ieder een vraag en voor de goden een weet.

Akademie van Sokrates
2026



Noten

? Waarheid spreken heeft hier (voor Sokrates) de betekenis van het best mogelijke onder woorden brengen, het
verwijst niet naar een ‘objectieve’ waarheid.

® Vaak wordt deze passage vertaald met ‘niet in god(en) geloven’ en ‘geen god(en) vereren’. Het Griekse
werkwoord in de tekst is echter nomidzo dat te maken heeft met volgen van regels en gewoonten. .

¢ Namelijk Aristophanes, die Sokrates parodieert in zijn komedies De wolken en De vogels. Aristophanes nam deel
aan het feestmaal ter ere van tragedieschrijver Agathoon, dat beschreven is in de dialoog Symposion.

d Sokrates verwijst hier naar het feit dat mensen dingen, ook beschuldigingen, zomaar aannemen van anderen zonder
de berichtgever te bevragen en zelf te onderzoeken of het klopt.

¢ Meletos wordt ook genoemd in Euthyphroon. Hij is een dichter.

fIn Delphi staat de beroemde Apollotempel waar de Pythia, priesteres van Apollo, haar orakelspreuken gaf.

¢ Chairephoon komt voor in de dialogen Charmides en Gorgias.

" Een geliefde krachtterm van Sokrates.

! Anaxagoras was een natuurfilosoof; hij woonde lange tijd in Athene tot hij werd aangeklaagd wegens
goddeloosheid. Hij vluchtte naar Lampsakos, waar hij in 428 stierf.

i Achilles, die in zijn boosheid niet meer met de Grieken wilde meevechten tegen Troje. Dus trok Patroklos,
Achilles' beste vriend, diens wapenrusting aan. In de daarop volgende strijd wordt Patroklos gedood door Hektor.
Dan wil Achilles zich wreken.

K Vel. Symposion 220-222.

! Jaarlijks werden door loting uit de 10 stadsdelen 50 burgers afgevaardigd naar de Raad (Boul¢). Ieder 36 dagen,
1/10 van het jaar, had een ander stadsdeel de dagelijkse leiding van de Raad, de Prytanie.

™ De zeeslag bij Arginous(s)ai, een eilandengroep tussen het eiland Lesbos en het vasteland.

" De zogenaamde sofisten, de beroepsleraren, gaven juist les in besloten (privé) bijeenkomsten, ontoegankelijk voor
niet betalende deelnemers.

© Atheense burgers hadden het recht een medeburger voor het gerecht te dagen en aan te klagen. Er was echter een
drempel, als niet 1/5 van de vergadering van 500 burgers de aanklacht gerechtvaardigd vond, werd de aanklacht niet
in behandeling genomen en moest de aanklager een boete betalen van duizend drachmen; één drachme kwam
waarschijnlijk overeen met een (gering) dagloon.

P Zetel van de Prytanen, het dagelijks bestuur van de stad, op de agora. Ons Binnenhof.

Akademie van Sokrates
2026
22



