
Akademie van Sokrates  

2026 

1 

 

 

Plato 

 

APOLOGIE 
 

 

Een pleidooi voor zelfonderzoek 

 

 
Hervertaling en inleiding door Karel van Haaften 

 

 

 
Akademie van Sokrates 

 

 

Winter 2026 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Akademie van Sokrates  

2026 

2 

 

 

 

 

Inhoud 

 
Inleiding 

 

3 

Verdediging van Sokrates 

 

5 

Kruisverhoor van Meletos door Sokrates 

 

9-12 

Sokrates’ voorstel voor een alternatieve straf 

 

17 

Nawoord van Sokrates na de veroordeling 

 

19 

Noten 23 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Akademie van Sokrates  

2026 

3 

 

Apologie 

inleiding 

 

Socrates wordt aangeklaagd door Meletos, Anytos en Lyco. 

De aanklacht luidt; geen respect hebben voor de goden van Athene en het bederven van de jeugd.  

Meletos komt ter sprake in de Eutyphro, als een jonge man die zich blijkbaar evenals Eutyphro 

zorgen maakt over zaken van het geloof.  

Anytos mengt zich in Socrates’ gesprek met Meno over de vraag of deugd kan worden 

onderwezen. Meno en Anytos zijn allebei kwieke ondernemers, die blijkens rechtszaken tegen 

hen rechtvaardigheid/eerlijkheid niet zo nauw nemen. Meno volgt lessen over deugd bij de 

retoricus/sofist Gorgias. Die huldigt het principe dat het niet gaat om inzicht en wat goed is, 

maar om geloof en wat aangenaam is. ‘Je moet mensen laten geloven dat iets rechtvaardig/goed 

is door te appelleren aan wat ze aangenaam vinden.’  Als Meno niet weet hoe hij verder moet in 

het gesprek met Socrates, neemt Anytos het over. Die vindt al die sofisten, onderwijzers in 

deugd, maar flauwekul. Deugd leer je gewoon door geboren te worden bij de goede ouders, zegt 

hij, zoals hij zelf. Als Socrates hem vervolgens vraagt waarom de inmiddels volwassen zoon van 

Anytos een dronkenlap is, wordt Anytos boos en loopt weg.  

Over de derde aanklager, Lyco, is niet veel meer bekend dan dat hij een bemiddeld Atheens 

burger was en leeftijdgenoot van Socrates. Zijn zoon is tijdens de tirannie van de dertig in 

Athene (404-403) veroordeeld en mogelijk verweet hij dat Socrates, omdat de sofist Kritias, één 

van die tirannen toen hij jonger was had verkeerd in gezelschap van Socrates.  

Als de onbekende en jonge Meletos niet twee volwassen gesettelde Atheense burgers als mede 

aanklagers had kunnen vinden, was zijn aanklacht tegen Socrates waarschijnlijk niet in 

behandeling genomen.    

 

Socrates wordt berecht voor een vergadering van 501 Atheense burgers, die via loting uit de 10 

stadswijken zijn geselecteerd. Bewust een oneven aantal, zodat de stemming beslissend zal zijn. 

Meletos spreekt voor deze vergadering zijn aanklacht uit en vindt dat Sokrates op basis daarvan 

ter dood moet worden gebracht. De Apologie bevat de verdediging van Socrates tegen deze 

aanklacht. Nadat Socrates is uitgesproken gaat de vergadering stemmen. De uitslag daarvan is 

280 tegenover 220. Niet eens een grote meerderheid vindt Socrates dus schuldig. Vervolgens 

krijgt Socrates de gelegenheid zich wederom te verdedigen en een alternatieve straf voor te 

stellen. De vergadering moet daarna weer stemmen welke straf aan Socrates zal worden 

toegekend, de doodstraf die Meletos eist, of de alternatieve straf die Socrates gaat voorstellen. 

Als Socrates een boete had voorgesteld, die zijn rijke vrienden, zoals Krito zeker bereid zouden 

zijn geweest voor hem te betalen, of hij had voorgesteld Athene te verlaten, had de vergadering 

daar vast voor gekozen. Misschien had een kundig pleidooi van Socrates om hem vrij te spreken 

het ook nog wel gehaald. Maar Socrates stelt iets anders voor dat naar zijn overtuiging volkomen 

in overeenstemming is met zijn hele leven. Dit voorstel leidt echter tot verbijstering en irritatie 

van de meerderheid van de vergadering, die vervolgens stemt voor de eis van Meletos: doodstaf.  

 

De Apologie is een pleidooi van Sokrates om zich te verdedigen tegen de onheuse aanklachten. 

Maar eigenlijk is het een pleidooi voor zelfonderzoek. De kern van zijn verdediging vormt 

immers zijn verklaring dat de uitspraak van het orakel van Delphi hem ertoe heeft bewogen 

voortdurend en belangeloos met zijn stadgenoten in gesprek te gaan over wat zij menen te weten.  



Akademie van Sokrates  

2026 

4 

Sokrates’ jeugdvriend, Chairephoon had het orakel gevraagd of er iemand wijzer is dan Sokrates. 

En de Pythia had geantwoord, dat er niemand wijzer is.  

Om de betekenis van deze uitspraak te onderzoeken, ging hij met iedere Atheense burger in 

gesprek, die ergens van overtuigd was, die iets meende te weten. En iedere keer moest Sokrates 

weer vaststellen dat de zogenaamde wijsheid van zijn gesprekspartner nergens op gebaseerd was, 

althans niet gebaseerd op een redelijke overweging. Alle dialogen van Plato doen verslag van 

deze gesprekken. Sokrates concludeert daarom dat de Pythia moet hebben bedoeld dat Sokrates 

de enige in Athene is die weet dat hij niet weet, dat wil zeggen, dat hij niet meent te weten wat 

hij niet weet.  

Als bewijs van deze stelling voert hij aan dat vele van zijn stadgenoten voor de rechtbank, met 

de dreiging van een doodstraf voor ogen, zich in allerlei bochten wringen om de rechters te 

vermurwen. ‘Zij doen alsof zij weten dat de dood iets vreselijks is, hoewel ze dat helemaal niet 

kunnen weten.’  De laatste woorden van zijn pleidooi zijn dan ook:  

‘Maar nu is het uur gekomen om weg te gaan. Aan mij de dood, aan u het leven. Wie van ons 

een beter lot treft, is voor ieder een vraag en voor de goden een weet.’ 

 

Sokrates concentreert zich in zijn pleidooi volledig op de feitelijke situatie: de aanklacht, de 

methode van rechtspraak en de wetten in Athene. Het is een uitmuntend voorbeeld van retorica, 

met de vaste ingrediënten logos, pathos en ethos. Stap voor stap weerlegt hij met redelijke 

argumenten de tegen hem ingebrachte aanklachten. Hij ontleedt de inconsequenties daarin en 

ontneemt ze in feite iedere redelijke grond (logos). Hij doet een duidelijk beroep op het gemoed 

van zijn gehoor door te onthullen dat hij zijn gesprekken voert zonder eigen gewin, voor het 

welzijn van de stad en in opdracht van een uitspraak van het orakel van Delphi (pathos).  En hij 

formuleert heel duidelijk het principe voor de rechtspraak in Athene: de rechtvaardigheid, zoals 

vastgelegd in de wetten van Athene, en niet de emoties en voor- en afkeur van de rechters. 

Tevens geeft hij duidelijke voorbeelden hoe hij die rechtvaardigheid in zijn eigen leven in 

praktijk heeft gebracht. (ethos). 

 

De Apologie is een krachtig pleidooi voor een goed gebruik van onderscheidingsvermogen. Hij 

biedt tevens een ideale inleiding op de levenswijze van Sokrates, zijn motieven daarvoor en de 

methode die hij altijd volgde. Het betoog is spannend en in hoge mate actueel.  

 

 



Akademie van Sokrates  

2026 

5 

 

 

 

APOLOGIE 

 

Gesprekspartners: Sokrates, Meletos, juryleden van het Volksgerecht van Athene. 
 

17a 

 

 

 

 

   b 

 

 

 

 

 

 

   c 

 

 

 

 

 

 

   d 

 

 

 

 

18a 

 

 

 

 

 

   b 

 

 

 

 

 

   c 

 

 

 

Sokrates: In hoeverre u, burgers van Athene, door mijn aanklagers overtuigd bent, weet ik 

niet. Ik zelf vergat bijna dat het over mij ging, zo gloedvol hebben ze gesproken. Maar er 

is geen woord waar van wat ze zeiden. Van alles wat zij ons op de mouw hebben gespeld, 

was er één ding waarover ik mij bijzonder verbaasde: de waarschuwing om u niet door mij 

om de tuin te laten leiden, omdat ik zo'n geducht spreker zou zijn. Het schandelijkste van 

die uitspraak lijkt mij nog dat zij zich er niet eens voor schamen, want ik kan hier en nu 

meteen bewijzen dat hun bewering niet klopt; ik ben immers helemaal geen geducht 

spreker. Tenzij zij natuurlijk iemand die de waarheida spreekt, een geducht spreker 

noemen; dan kan ik beamen een goed redenaar te zijn, al is het niet op hun manier. Maar 

zoals ik al zei, zij hebben nauwelijks waarheid gesproken, terwijl u van mij de volledige 

waarheid zult horen. 

Burgers van Athene, van mij zult u geen redevoering horen zoals van mijn aanklagers, met 

fraai gekozen woorden en zinnen, noch een zorgvuldig opgebouwd betoog, maar een 

toespraak voor de vuist weg, in woorden zoals ze mij invallen. Want ik weet zeker dat het 

juist is wat ik zeg en laat niemand van u iets anders van mij verwachten. Want het zou 

toch niet bij mijn hoge leeftijd passen, bij u aan te komen met de verzinsels van een 

jongen die een spreekbeurt houdt. 

Burgers van Athene, dit vraag ik u met klem: als u mij hoort spreken met dezelfde 

woorden die ik gewoonlijk spreek op de markt bij de wisseltafels, waar velen van u mij 

hebben gehoord - en trouwens ook elders -, verbaas u daarover dan niet en neem er geen 

aanstoot aan. De kwestie is namelijk dat ik voor het eerst in de zeventig jaar die ik tel, 

voor een rechtbank verschijn. 

Ik heb geen enkele ervaring met de taal die hier wordt gesproken. Beschouw mij dus als 

een vreemdeling en vergeef mij dat ik spreek in de taal en op de wijze die ik van huis uit 

heb meegekregen. Ik denk dat het redelijk is u te vragen geen aandacht te schenken aan de 

manier waarop ik spreek - want die kan goed zijn of niet goed. Maar let er alleen op of wat 

ik zeg waar is of niet. Dat is de taak van de rechter, en de redenaar moet de waarheid 

spreken. 

Ten eerste heb ik het recht, burgers van Athene, om mij te verdedigen tegen de oude 

leugens van vroeger, en vervolgens tegen de nieuwe leugens. Want al jaren lang zijn er 

vele aanklachten bij u ingediend, die geen woord van waarheid bevatten. Die vrees ik 

echter meer dan Anytos en de zijnen, hoewel die ook gevaarlijk zijn. Die eersten zijn  

gevaarlijker, omdat zij u al van kindsbeen af hebben beïnvloed en overtuigd, door in strijd 

met de waarheid over mij te zeggen: 'Er bestaat een zekere Sokrates; het is een wijs man, 

die de verschijnselen in de hemel naspeurt en alles onder de aarde onderzoekt en die wat 

krom is, recht praat'. 

Degenen die dit praatje rondstrooien, burgers van Athene, zijn gevaarlijke aanklagers. 

Want wie naar hen luistert, loopt het gevaar te gaan denken dat mensen die zich met een 

dergelijk onderzoek bezighouden, de godsdienstige gewoonten verzakenb. Bovendien zijn 

er heel wat van dat soort mensen en al heel lang spreken ze kwaad over mij. Zij hebben op 



Akademie van Sokrates  

2026 

6 

 

 

   d 

 

 

 

 

 

 

   e 

 

 

 

19a 

 

 

 

 

 

 

   b 

 

 

 

 

 

   c 

 

 

 

 

 

   d 

 

 

 

 

   e 

 

 

 

20a 

 

 

 

 

 

u ingepraat tijdens uw zeer ontvankelijke kindertijd, en op enkelen van u nog daarna. Zo 

werd ik als het ware bij verstek veroordeeld, en niemand verdedigde mij. 

Maar het onzinnigste van dit alles is wel dat ik van geen van hen de naam weet of kan 

noemen, behalve van een enkele blijspeldichterc die zich onder hen bevindt. Uit afgunst 

wisten zij u met laster om te praten - sommigen onder hen hadden zich eerst zelf laten 

overtuigen - en daarom zijn zij het moeilijkst aan te pakkend. Het is immers onmogelijk 

om hier wie dan ook ter verantwoording te roepen, dus ik kan niets weerleggen. Daarom 

moet ik mijn verdediging inrichten als een schimmenspel en mij verdedigen zonder dat ik 

van iemand een antwoord kan verwachten. 

Houdt er dus rekening mee dat ik met twee soorten tegenstanders te maken heb: mijn 

aanklagers van daarnet en mijn aanklagers van vroeger. Met de laatste categorie moet ik 

het eerst afrekenen, want hun bezwaren hebt u eerder en vaker gehoord dan die van de 

anderen. 

Goed dan. Ik zal me verdedigen, burgers van Athene, en proberen de slechte naam die al 

zo lang geleden bij u heeft postgevat, teniet te doen, en dat ook nog in de korte tijd die mij 

is toegemeten. Ik hoop dat ik hierin zal slagen, althans dat u en ik daar beter van worden, 

en dat ik succes heb met mijn verdediging. Maar het zal moeilijk zijn, vrees ik, en ik ben 

me bewust hoe de zaken staan. Laat het gaan zoals de god het wil, de wet moet 

gehoorzaamd worden en ik moet mij verdedigen. 

Laten we beginnen bij het begin. Waarvan werd ik beschuldigd? Waaruit is de laster 

ontstaan, die nu voor Meletose aanleiding is dit proces tegen mij aan te spannen. Welke 

bezwaren hadden die klagers tegen mij? Ik zal ze citeren alsof ze een echte aanklacht 

tegen mij hebben gedaan: 

'Wat Sokrates doet, mag niet, hij bemoeit zich met dingen waar hij niets mee te maken 

heeft, hij onderzoekt onderaardse en hemelse zaken, maakt belangrijk wat onbelangrijk is 

en onderwijst dat nog aan anderen ook.' 

Zoiets is het. U kent toch het blijspel van Aristophanes? Daarin komt een zekere Sokrates 

voor die beweert dat hij op lucht kan lopen en meer van dat soort ‘luchtfietserij’, waar ik 

echt helemaal niets van af weet. Ik zeg dit niet omdat ik geen respect heb voor dat soort 

kennis en kunde, indien het echt ergens op is gebaseerd. Laat ik mij tegen dat soort 

aanklachten van Meletos nooit hoeven te verdedigen! 

Met dat soort zaken heb ik mij nooit ingelaten, burgers van Athene. Het merendeel van u, 

zoals u hier zit, heeft mij horen spreken, en dat zijn er velen. U roep ik tot getuige, en ik 

verzoek u dit heel expliciet met elkaar te bespreken, als u mij ooit over zoiets een gesprek 

hebt horen voeren, hoe onbeduidend ook. Dan zal het u duidelijk worden dat hetzelfde 

geldt voor al het andere dat over mij wordt beweerd. Er is immers helemaal niets van 

waar, en mocht u van iemand hebben gehoord dat ik mensen les geef en daarvoor geld 

vraag, dan is dat evenmin waar. Wat niet wegneemt dat het me een goede zaak lijkt dat er 

mensen zijn die wel les kunnen geven, zoals Gorgias uit Leontini en Prodikos uit Kos of 

Hippias uit Elis. Overal waar zij zich vertonen, weten zij jonge mensen ervan te overtuigen 

tegen betaling lessen bij hen te gaan volgen en de geen les te nemen die zij gratis van 

iedere medeburger kunnen krijgen. En daar moeten ze dan nog dankbaar voor zijn ook. 

Ik heb gehoord dat er ook nog een wijze uit Paros in de stad is. Dat hoorde ik bij toeval 

van Kallias, de zoon van Hipponikos, die aan de sofisten meer geld heeft uitgegeven dan 

wie dan ook. Hij heeft twee zoons en ik vroeg hem: 'Kallias, stel dat uw zoons veulens of 

kalveren waren, dan zou u daarvoor toch iemand aanstellen om goed voor ze te zorgen en 

ze tot hun recht te laten komen? Dus een paardentrainer of een veehouder. Maar het zijn 



Akademie van Sokrates  

2026 

7 

   b 

 

 

 

 

   c 

 

 

 

 

 

   d 

 

 

 

 

 

   e 

 

 

 

 

 

21a 

 

 

 

 

    

 

   

   b 

 

 

 

 

 

   c 

 

 

 

 

 

   d 

 

 

 

twee mensen. Wie neemt u daarvoor in de arm? Hebt u daarover nagedacht? Is er iemand 

met kennis en ervaring ten aanzien van de goede kwaliteiten van mensen en ook van 

burgers? U hebt vast iemand op het oog voor uw zoons. Is er zo iemand, of niet?' 

'Natuurlijk', zei hij. En ik weer: 'Wie is het dan, waar komt hij vandaan en wat kost hij?' 

Toen zei hij: 'Euenos uit Paros en hij rekent 5 minae.' Dat vind ik te prijzen in Euenos, als 

hij werkelijk in staat is daarin les te geven en er toch zo weinig voor vraagt. Ik zou trost 

zijn en mij erop laten voorstaan als ik dat kon. Maar ik kan het niet, burgers van Athene! 

Iemand van u zou misschien kunnen tegenwerpen: 'Maar wat doe jij dan, Sokrates? Waar 

komen die praatjes over jou dan vandaan? Want als je niets anders doet dan de anderen, 

zou er toch niet zo'n rumoer om jou zijn? Pak je het werkelijk niet anders aan dan de 

anderen? Vertel ons wat je doet, opdat we niet ondoordacht over jou oordelen.' 

Wie dat zegt heeft volgens mij gelijk.  Ik zal dan ook proberen uit te leggen waardoor mijn 

slechte naam en dat rumoer om mij is ontstaan. Misschien denkt u dat ik u voor de gek 

houd, maar dat is niet zo, ik zal u precies vertellen hoe het zit. Dankzij een zekere wijsheid 

heb ik die slechte naam verworden, burgers van Athene. Wat voor wijsheid? 

Waarschijnlijk een soort van menselijke wijsheid. Misschien beschik ik daarover. Die 

wijzen, waarover ik het daarnet had beschikken misschien wel over een - hoe zal ik het 

zeggen - bovenmenselijke wijsheid. Ik heb daar geen verstand van, en wie zegt dat ik dat 

wel heb, liegt en wil kwaad over me spreken. Onderbreek me nu niet met uw boegeroep, 

burgers van Athene, als u denkt dat ik overdrijf. Want het zijn niet mijn eigen woorden, 

maar ik citeer een bron van gezag. Zo ik over enige wijsheid beschik, roep ik daarvoor het 

orakel van Delphif tot getuige. 

U kent Chairephoong toch? Hij was van jongs af mijn vriend en werd ook gewaardeerd 

door u; hij ging samen met u in ballingschap en kwam samen met u terug. U weet toch nog 

wat voor man Chairephoon was en hoe impulsief hij was in alles wat hij ondernam? 

Welnu, op een keer ging hij naar Delphi en had de moed het orakel het volgende te vragen 

- en, burgers, wat ik ook ga zeggen, bewaar uw kalmte -: hij vroeg of er iemand bestaat die 

wijzer is dan Sokrates. En de Pythia antwoordde dat niemand wijzer is. 

Omdat Chairephoon niet meer leeft, moet zijn broer, die hier aanwezig is, voor de 

waarheid hiervan instaan. 

Luister nu goed waarom ik u dit vertel, want ik ga u uitleggen hoe de laster tegen mij is 

ontstaan. Toen ik het antwoord van de Pythia hoorde, dacht ik bij mijzelf: Wat kan de 

godheid hiermee bedoelen en waar zinspeelt zij op? Want ik ben me er wel van bewust dat 

ik niet bijzonder wijs of onwijs ben. Wat bedoelt zij dan, wanneer zij beweert dat ik de 

wijste ben? Zij kan toch niet liegen, want dat past een god niet. Lange tijd heb ik mijzelf 

afgevraagd wat zij bedoelde en vervolgens begon ik met veel moeite een soort onderzoek. 

Ik ging naar iemand toe die de reputatie heeft, wijs te zijn, en veronderstelde dat ik daar de 

orakeluitspraak toch wel zou kunnen ontzenuwen, door vast te stellen dat die man wijzer 

is, hoewel het orakel zegt dat ik wijzer ben. Toen ik die man - ik heb er geen behoefte aan 

zijn naam te noemen, maar het was een politicus, mannen van Athene -, toen ik die man 

dus aan de tand voelde, bleek mij dat hij weliswaar bij velen en in het bijzonder bij 

zichzelf de indruk wekte wijs te zijn, maar dat hij het niet was. Daarop probeerde ik hem 

duidelijk te maken dat hij wel dacht wijs te zijn, maar het niet was. Het gevolg was dat ik 

mij bij hem en bij velen van de aanwezigen gehaat maakte. Toen ik wegging, zei ik tot 

mijzelf dat ik in ieder geval wijzer was dan die man. Het lijkt er immers op dat geen van 

ons beiden echt weet wat het goede leven inhoudt. Maar hij denkt dat hij het wel weet, en 

ik denk tenminste niet dat ik het wel weet, als ik het niet weet. In dit opzicht blijk ik dus 



Akademie van Sokrates  

2026 

8 

 

 

   e 

 

 

 

 

 

22a 

 

 

 

 

 

 

 

   b 

 

 

 

 

 

   c 

 

 

 

 

 

   d 

 

 

 

 

 

 

    e 

 

 

 

23a 

 

 

 

 

   b 

 

 

een tikje wijzer dan hij, omdat ik niet meen te weten wat ik niet weet.  

Vervolgens ging ik naar iemand die de reputatie had nog wijzer te zijn dan de eerste, en 

ook daar kwam ik tot dezelfde conclusie en dat maakte mij bij die man en bij vele 

omstanders gehaat. 

Daarna ging ik van de één naar de ander en ik merkte dat mij dat niet in dank werd 

afgenomen. Dat speet mij en baarde me zorgen, maar toch vond ik het noodzakelijk de 

uitspraak van de godheid te laten prevaleren. Om te onderzoeken wat het orakel bedoelde, 

moest ik alle mensen benaderen die de naam hadden iets te weten. En ik zweer bij de 

Hondh, burgers van Athene, want tegen u moet ik de waarheid spreken, dat volgens mij de 

meest in aanzien staande mensen de minste wijsheid leken te bezitten, als ik de uitspraak 

van de godheid toetste. Anderen die minder aanzien genoten, bleken meer verstand te 

hebben. 

Ik zal u uitvoerig vertellen over mijn onderzoek en de moeilijkheden die ik daarbij 

ondervond om er achter te komen of de uitspraak van het orakel werkelijk onweerlegbaar 

is. Na de burgers bezocht ik de dichters van tragedies, van lofliederen en van andere 

geschriften, in de verwachting dat ik daar proefondervindelijk zou kunnen vaststellen dat 

ik onwetender ben dan zij. Ik selecteerde hun, naar mijn idee, beste gedichten en vroeg hen 

wat ze ermee bedoelden, om er iets van hen te kunnen leren. Burgers, ik schaam mij om u 

de waarheid te vertellen, maar het moet. De dichters zelf konden er - bij wijze van spreken 

- minder over zeggen dan de andere aanwezigen. Het kostte mij niet veel tijd om vast te 

stellen dat de dichters niet creëerden op basis van wijsheid, maar op basis van hun 

natuurlijke aanleg en omdat ze geïnspireerd werden, zoals dat bij profeten en waarzeggers 

ook gebeurt. Die doen ook allerlei prachtige uitspraken zonder te begrijpen wat ze zeggen. 

Het werd me duidelijk dat iets dergelijks ook bij dichters kan gebeuren, maar het viel me 

op dat ze hierdoor denken ook heel wijs te zijn op andere terreinen, waar ze niets van af 

weten. Dus verliet ik de dichters en besefte dat zij evenals de burgers meer onwetend 

waren dan ik.  

Uiteindelijk ging ik ook naar de vakmensen. Ik ben mij bewust dat ik van hun ambachten 

helemaal geen verstand heb, maar ik vermoedde zij veel weten wat waardevol is. En hierin 

werd ik niet teleurgesteld, want zij wisten dingen die ik niet wist en in dat opzicht waren 

zij wijzer dan ik. Maar toch, burgers van Athene, ontdekte ik bij de goede ambachtslieden 

dezelfde fout als bij de dichters. Omdat ze in hun vak bedreven waren, meenden ze ook 

van andere belangrijkste zaken verstand te hebben en deze onwijsheid wierp een schaduw 

over hun echte wijsheid. Daarom overwoog ik de orakeluitspraak nog eens bij mijzelf. 

Moet ik mijzelf accepteren zoals ik ben, niet wijs, zoals zij wijs zijn en niet dom zoals zij 

dom zijn, of moet ik even wijs en dom zijn als zij? Volgens mij bedoelt het orakel dat ik 

maar het beste mijzelf kan zijn.  

Burgers van Athene, dit onderzoek heeft nogal wat wrevel gewekt en niet zo’n klein beetje 

ook, met allerlei lasterpraat tot gevolg, waardoor men mij een 'wijze' ging noemen.  

Immers, iedere keer als ik in gesprek met een ander probeer te onderzoeken wat die echt 

weet, denken de mensen dat ik wel een antwoord heb. Maar, burgers van Athene, kennis 

over het eeuwig zijnde is waarschijnlijk boven menselijk. De orakeluitspraak wil 

vermoedelijk zeggen dat menselijke wijsheid van nul en generlei waarde is. De 

orakeluitspraak gaat dus niet specifiek over Sokrates, maar mijn naam wordt gebruikt als 

voorbeeld. ‘Beste mensen, diegene van u is het meest wijs, die begrijpt dat menselijke 

kennis van geen enkele betekenis is in het licht van echte wijsheid, zoals bijvoorbeeld ene 

Socrates.’   



Akademie van Sokrates  

2026 

9 

 

 

 

 

 

   c 

 

 

 

 

 

 

   d 

 

 

 

 

 

 

   e 

 

 

 

 

24a 

 

 

 

   b 

 

 

 

 

 

   c 

 

 

 

 

 

   d 

 

 

 

 

 

 

Naar aanleiding van deze orakeluitspraak ben ik nog steeds bezig met dit onderzoek onder 

burgers en vreemdelingen en probeer uit te vinden of er misschien iemand wijs is. 

Wanneer ik denk dat dit niet het geval is, laat ik dat merken en bevestig daarmee het 

orakel. Omdat ik hiermee voortdurend bezig ben, heb ik geen tijd om voor de 

gemeenschap of voor mijn gezin iets te doen dat iets oplevert en dus leef ik ten dienste van 

deze goddelijke uitspraak in grote armoede. Bovendien volgen jongelui van goeden huize 

die er de tijd voor hebben, mij uit eigen beweging, omdat zij het spannend vinden te horen 

hoe volwassenen aan de tand worden gevoeld; zij proberen mij na te doen en ondervragen 

op hun beurt anderen. Waarschijnlijk hebben ze ontdekt dat er veel mensen zijn die graag 

willen vertellen wat ze weten, maar dat ze in feite heel weinig of niets weten.  

Vreemd genoeg worden de mensen, die door die jeugd aan de tand zijn gevoeld, boos op 

mij en niet op zichzelf.  Ze noemden mij een schande voor de stad, die de jeugd bederft. 

En als iemand hun vraagt: 'Wat doet hij dan en wat leert hij de jeugd?', dan hebben zij 

geen antwoord. Maar omdat ze niet graag met een mond vol tanden staan zeggen ze dan 

dingen die gewoonlijk over filosofen worden gezegd, zoals dat ze praten over het 

bovenaardse en onderaardse en dat ze niet in goden geloven en dat ze recht praten wat 

krom is. Natuurlijk vertellen zij liever niet wat er echt aan de hand is, namelijk dat aan het 

licht is gekomen dat zij doen alsof ze weten, maar in feite niets weten. 

Maar omdat ze niet willen dat hun goede naam wordt aangetast en zij luidruchtig zijn en 

talrijk hebben zij eensgezind dezelfde boodschap over u uitgestort en zo uw oren al lange 

tijd gevuld met gemene laster. Dat is de achtergrond van de aanklacht van Meletos en 

Anytos en Lykoon; Meletos uit ergernis over wat ik heb gezegd over de verhalen uit de 

traditie, Anytos ten behoeve van de ondernemers en Lykoon namens de redenaars. Het zou 

mij daarom verbazen - ik zei het al aan het begin - als ik die langdurig verkondigde laster 

in zo korte tijd kan weerleggen. Dat is de realiteit, burgers van Athene, en ik houd hierbij 

niets achter en verberg niets. Toch weet ik bijna zeker dat ik mij juist daardoor gehaat 

maak. Dit is de kern van de zaak: ik zeg waarop het staat en daarom maak ik mij gehaat. 

Vroeg of laat trekt u hoe dan ook deze conclusie. 

Tegen de beschuldigingen van de lasteraars van vroeger heb ik nu voldoende ingebracht. 

Nu zal ik me proberen te verdedigen tegen Meletos, de goede en brave vaderlander zoals 

hij zichzelf noemt, en de andere aanklagers. Laten we hun beëdigde aanklacht apart 

bekijken. De aanklacht luidt ongeveer als volgt: Sokrates begaat een misdaad omdat hij de 

jeugd bederft en de godsdienstige gebruiken van de stad niet navolgt, maar die van een 

andere goddelijke macht. Dat is de aanklacht en laten we die punt voor punt behandelen.  

Meletos beweert dat ik de boosdoener ben, omdat ik de jeugd bederf. Maar, burgers van 

Athene, volgens mij is hij de boosdoener, omdat hij de werkelijkheid niet serieus neemt, 

mensen lichtvaardig voor het gerecht sleept en doet alsof hij zich vreselijke zorgen maakt 

om zaken die hem niets kunnen schelen. Want zo is het en dat zal ik proberen aan te tonen. 

Zeg me eens, Meletos, vindt u het niet heel belangrijk dat het onze jeugd een deugdelijk 

leven leidt? 

Meletos: Zeker. 

Sokrates: Vertel de mensen hier dan wie ervoor zorgt dat ze deugen. Het is immers 

duidelijk dat u daarover nagedacht hebt, want u bent er bezorgd over. U vindt dat ik 

zogezegd de jeugd bederf en u sleept mij voor het gerecht en klaagt me aan. Zeg me 

daarom wie er voor zorgt dat ze deugen; vertel het de rechters, wie is het?  

Meletos:  …(zwijgt) 

Sokrates: Kijk eens aan, Meletos, zwijgt u en weet u niet wat u moet zeggen? Is dat niet 



Akademie van Sokrates  

2026 

10 

 

 

 

   e 

 

 

 

 

 

 

25a 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   b 

 

 

 

 

 

 

   c 

 

 

 

 

 

 

 

   d 

 

 

 

 

 

 

 

   e 

schandalig, Meletos, en een duidelijk bewijs voor mijn stelling dat u zich hier nooit om 

bekommerd hebt? Zeg het dan man, wie zorgt ervoor dat ze deugen? 

Meletos: De wet. 

Sokrates: Dat was mijn vraag niet, beste man. Welk mens, die dus ook de wet kent,  zorgt 

dat ze deugen? 

Meletos: Deze rechters, Sokrates. 

Sokrates: Wat zegt u, Meletos? Beschikken zij over de pedagogische kwaliteiten om de 

jeugd te laten deugen? 

Meletos: Absoluut. 

Sokrates: Allemaal, of sommigen wel en anderen niet? 

Meletos: Allemaal. 

Sokrates: Bij Hera, dat is mooi, zoveel bekwame mensen. Wie nog meer? Zorgen de hier 

aanwezige toehoorders er ook voor dat ze deugen, of die niet? 

Meletos: Zij ook. 

Sokrates: En de raadslieden? 

Meletos: Ook de raadslieden. 

Sokrates: En de mensen van de volksvergadering, Meletos, die bederven de jeugd toch 

niet? Zorgen zij er ook voor dat ze deugen? 

Meletos: Zij ook. 

Sokrates: Dan zorgen blijkbaar alle Atheners ervoor dat de jeugd deugt, behalve ik. Ik 

alleen bederf ze. Is dat wat u zegt? 

Meletos: Dat klopt helemaal. 

Sokrates: U laat geen spaan van me heel. Maar zeg eens: gaat het volgens u ook zo met 

paarden? Is iedereen goed voor ze, behalve die ene die ze bederft? Of is het juist 

andersom, en is het er één, of zijn het een paar, die goed voor ze zorgen, de 

paardenfokkers, terwijl de overgrote meerderheid in hun omgang met paarden niet goed 

voor ze zorgt? Is het niet zo, Meletos, met paarden en alle het andere dat leeft? Natuurlijk 

is het zo, ongeacht of Anytos en u het daar nu mee eens zijn of niet. Want de jongeren 

zouden wel heel bevoorrecht zijn, als ze maar door één man bedorven werden en alle 

anderen ervoor zouden zorgen dat ze deugen. Dit is toch wel een overtuigend bewijs, 

Meletos, dat u zich nooit verdiept hebt in de jeugd. U hebt geen enkele belangstelling voor 

de zaken waarover u hier zegt u zorgen te maken en mij daarom aan te klagen.  

Bij Zeus, Meletos, vertel ons ook nog of het in een stad beter leven is tussen goede burgers 

of tussen slechte burgers? Vooruit, geef antwoord, dat is toch geen moeilijke vraag? 

Hebben burgers geen nadeel van slechte buren en voordeel van goede buren?  

Meletos: Inderdaad. 

Sokrates: Bestaat er iemand die door zijn omgeving liever benadeeld dan bevoordeeld wil 

worden? Antwoord, mijn beste, want de wet verplicht u te antwoorden. Is er iemand die 

ervoor kiest benadeeld te worden? 

Meletos: Natuurlijk niet. 

Sokrates: Welnu, u sleept me voor het gerecht, omdat ik de jeugd bederf, en verricht ik dat 

kwaad bewust of onbewust? 

Meletos: Bewust volgens mij. 

Sokrates: Werkelijk, Meletos? Bent u op uw jonge leeftijd zoveel wijzer dan ik op mijn 

oude dag mij, dat u tot het inzicht bent gekomen dat slechte mensen hun omgeving altijd 

benadelen en dat goede mensen hun omgeving juist verbeteren? En ben ik zo dwaas dat ik 

niet inzie dat ik door een slechte invloed te hebben op mijn omgeving zelf het risico loop 



Akademie van Sokrates  

2026 

11 

 

 

 

26a 

 

 

 

 

 

 

 

 

   b 

 

 

 

 

 

   c 

 

 

 

 

 

 

 

   d 

 

 

 

 

 

 

   e 

 

 

 

 

 

 

 

27a 

 

 

 

 

 

daar slachtoffer van te worden; en naar u zegt, verricht ik dat kwaad ook nog bewust? Dat 

kunt u mij niet wijs maken, Meletos, en ik denk ook niemand anders! Ik bederf mijn 

medemensen dus niet, en als ik dat wel doe, dan gebeurt dat zonder opzet. In beide 

gevallen liegt u dus. Als ik hen per ongeluk schade berokken, dan is er geen wet die mij 

voor zulke ongelukkige vergissingen voor het gerecht daagt, ten hoogste word ik daarvoor 

gewaarschuwd en terecht gewezen. Want als ik eenmaal inzie wat ik per ongeluk heb 

misdaan, dan ga ik daar natuurlijk niet mee door. Maar u hebt niet de moeite genomen 

naar mij toe te komen en mij op mijn vergissing te wijzen; dat was ook niet uw bedoeling. 

U sleept mij daarentegen voor het gerecht, waar volgens de wet alleen diegene hoort die 

straf verdient en niet iemand die onderricht nodig heeft. 

Genoeg hierover, burgers van Athene. Zoals ik heb gezegd, is nu wel duidelijk dat Meletos 

zich hier nog nooit in heeft verdiept, niet in het algemeen noch in detail. Maar vertel me 

toch eens, Meletos, hoe bederf ik de jeugd volgens u? Blijkt dat uit iets dat ik heb 

geschreven, waarin ik de jeugd aanspoor geen eer te bewijzen aan de goden van de stad, 

maar aan andere, vreemde goddelijke machten? Dat zegt u toch, dat ik hen bederf door dat 

te onderwijzen? 

Meletos: Dat is mijn stelling, dat klopt. 

Sokrates: Wel, Meletos, wat betreft de goden waarover wij nu spreken, vertel deze burgers 

en mij nog eens iets duidelijker wat u bedoelt, want ik begrijp het niet helemaal. Aan de 

ene kant zegt u dat Sokrates ervoor pleit bepaalde goden te eren. Dan doet hij dat dus zelf 

ook en is hij niet goddeloos. Dat deel van de aanklacht klopt dus niet. Maar beschuldigt u 

mij omdat ik niet de goden van de stad in ere houdt, maar andere goden? Of zegt u dat ik 

mij helemaal niets aantrek van de eredienst voor goden en dat ik anderen daartoe aanzet? 

Meletos: Dat laatste bedoel, u trekt u helemaal niets aan van goden. 

Sokrates: Dat is verbazingwekkend, Meletos, waarom zegt u dit? Zijn de zon en de maan 

voor mij niet even goed goden als voor iedereen? 

Meletos: Wel allemachtig, nee! Hij zegt immers, beste rechters, dat de zon van steen is en 

de maan van aarde! 

Sokrates: Ach, m'n beste Meletos, denkt u dat u Anaxagorasi aanklaagt en slaat u de 

rechters zo laag aan dat u denkt dat zij onbekend zijn met zijn geschriften en niet weten 

dat de boeken van Anaxagoras uit Klazomenai vol staan met zulke beweringen? En denkt 

u echt dat de jeugd van mij wil horen wat ze desnoods in de boekwinkel voor hooguit een 

drachme kan kopen? Lachen ze Sokrates niet uit, als hij zou beweren dat die 

ongebruikelijke uitspraken van hem zijn?  Bij Zeus, denkt u echt dat ik voor geen enkele 

god respect heb? 

Meletos: Ja, bij Zeus, u respecteert geen enkele god.  

Sokrates: Niemand neemt u serieus, Meletos, en bovendien denk ik dat u uzelf ook niet 

serieus neemt. Deze man lijkt mij brutaal en bandeloos, mannen van Athene. Volgens mij 

heeft hij in jeugdige overmoed en onbezonnenheid die aanklacht op goed geluk ingediend. 

Het lijkt er op of hij ons test met een raadsel. Zal Sokrates, die zo wijs is, merken dat ik de 

boel voor de gek houd en mijzelf tegenspreek, of kan ik hem en de andere toehoorders om 

de tuin leiden? Ik heb namelijk de indruk dat Meletos zichzelf in de aanklacht 

tegenspreekt; het lijkt wel of hij zegt dat Sokrates schuldig is, omdat hij geen goden 

respecteert, maar ze wel respecteert. Hier is werkelijk een oplichter aan het woord. 

Zullen wij samen eens bekijken, rechters, wat ik denk dat hij daarmee wil zeggen? U  moet 

antwoorden, Meletos. En u, toehoorders, wil ik er graag aan herinneren mij niet te storen 

als ik op mijn gebruikelijke manier dit onderzoeksgesprek voer.  



Akademie van Sokrates  

2026 

12 

   b 

 

 

 

 

 

 

 

 

   c 

 

 

 

 

 

 

 

 

   d 

 

 

 

 

 

 

 

   e 

 

 

 

 

28a 

 

 

 

 

 

 

 

   b 

 

 

 

 

 

   c 

 

Is er iemand, Meletos, die ervan uitgaat dat er menselijkheid bestaat, maar dat er geen 

mensen bestaan? 

Laat hem antwoord geven, mensen, en schreeuw er niet doorheen. Is er iemand die leeft 

als een ruiter, maar er niet vanuit gaat dat er paarden bestaan? Is er iemand die fluitspel 

hoort, maar er niet vanuit gaat dat er fluitspelers bestaan? Zo iemand bestaat niet, beste 

man. Als u dan niet wilt antwoorden, dan zal ik het u en de andere aanwezigen wel 

vertellen. Maar beantwoord dan tenminste de volgende vraag: is er iemand die religieuze 

gewoonten en gebruiken in ere houdt, maar er niet vanuit gaat dat er goddelijke machten 

bestaan? 

Meletos: Die is er niet. 

Sokrates: Wat een medewerking om, zij het met moeite, onder de druk van de aanwezigen 

te antwoorden! Volgens u houd ik er dus bepaalde oude of nieuwe religieuze gewoonten 

en gebruiken op na en die onderwijs ik aan anderen? Volgens uw aanklacht houd ik er dus 

bepaalde religieuze gewoonten op na en dat hebt u onder ede bevestigd. Maar als ik er 

religieuze gewoonten op na houd, dan moet ik er toch ook vanuit gaan dat er goddelijke 

machten bestaan. Dat kan toch niet anders? Dat moet wel. U antwoordt niet, dus ik denk 

dat u er niets tegenin te brengen hebt. Rekenen wij goddelijke machten tot goden of zijn 

het afstammelingen van goden? Wat vindt u? 

Meletos: Oh, zeker. 

Sokrates: Als ik dus, zoals u zelf zegt, in goddelijke machten geloof en als goddelijke 

machten bepaalde goden zijn, dan slaat dat op wat ik bedoelde, toen ik zei: 'Hij spreekt in 

raadselen en steekt de draak met ons.' Ik zou niet in goden geloven en toch ook wel, omdat 

ik in goddelijke machten geloof! Maar als goddelijke machten een soort bastaard-

godenkinderen zijn, van nimfen of andere wezens, welk zinnig mens denkt dan dat 

kinderen van goden geen goden zijn? Dat is toch even absurd als te denken dat er 

muilezels bestaan, maar geen paarden en ezels? 

Maar, Meletos, u hebt deze aanklacht vast ingediend om ons te testen, of omdat u niet in 

staat bent mij een echte misdaad in de schoenen te schuiven. Hoe denkt u iemand, die 

maar een klein beetje nadenkt, te kunnen overtuigen dat dezelfde persoon respect heeft 

voor goddelijke machten en goden, en tegelijkertijd geen respect heeft voor goddelijke 

machten, goden en halfgoden? Dat is toch onmogelijk? 

Wel, burgers van Athene, dat ik geen overtreding hebt begaan in de zin van Meletos' 

aanklacht, is naar mijn mening voldoende weerlegd. Genoeg daarover.  

Zoals ik al eerder zei, hebben veel burgers een geweldige hekel aan mij, dat weet u maar al 

te goed. En als er iets is dat mij het leven kan kosten, dan is het die afgunst. Niet de 

aanklacht van Meletos of Anytos, maar de laster en afgunst van de meerderheid van de 

burgers. Vele andere, volledig onschuldige mensen zijn hiervan het slachtoffer geworden 

en ik denk dat er meer zullen volgen. Dat stopt niet bij mij. 

Iemand zou misschien kunnen vragen: schaamt u zich niet, Sokrates, dat u uw leven hebt 

gewijd aan een missie die nu tot uw dood kan leiden? Zo iemand zou ik terecht 

antwoorden: u stelt niet de goede vraag, beste man. Denkt u dat een mens, hoe eenvoudig 

ook, zich moet bekommeren om leven of dood, in plaats van zich af te vragen of wat hij 

doet rechtvaardig is of niet, en wel of niet bijdraagt aan het goede leven? Volgens u 

moeten alle helden en andere mannen die in Troje gesneuveld zijn zich schamen. Zoals 

bijvoorbeeld de zoon van Thetisj, die meer beducht was voor dreigende schande dan voor 

dreigend gevaar. Zijn moeder - een godin nota bene - zei ongeveer het volgende, toen hij 

Hektor wilde gaan doden: 'Jongen, als je de dood van jouw vriend Patroklos wil wreken 



Akademie van Sokrates  

2026 

13 

 

 

 

   d 

 

 

 

 

 

 

 

   e 

 

 

 

 

 

29a 

 

 

 

 

 

 

   b 

 

 

 

 

 

 

 

   c 

 

 

 

 

 

   d 

 

 

 

 

 

 

   e 

 

door Hektor te doden, dan zul je zelf ook sterven. Want,' zei ze, jouw lot is verbonden met 

dat van Hektor.' Toen Achilles dat hoorde, schudde hij de gedachte aan de dood en het 

gevaar van zich af, want zijn angst was veel groter om als een lafaard voort te moeten 

leven, zonder zijn vriend te hebben gewroken, en dus zei hij: 'Laat me dan meteen sterven 

nadat ik me op die schurk heb gewroken, liever dan als voorwerp van spot achter te blijven 

bij de schepen met de gebogen stevens, als een loze ballast voor de aarde.' Denkt u echt 

dat hij iets gaf om dood of gevaar? 

Burgers van Athene, zo is het toch? Wat je voor jezelf het beste vindt om te doen of als het 

je door een meerdere is opgedragen, dat moet je volgens mij doen, met minder oog voor de 

risico’s van dood of andere gevaren dan voor het risico van schande.  

Burgers van Athene, ik zou beslist verkeerd hebben gehandeld als ik in Potidaia, in 

Amphipolis en bij Delionk niet, evenals alle anderen met het risico om te sterven, op mijn 

post was gebleven die de door u gekozen legerleiders mij hadden aangewezen.  

Zo zou het ook verkeerd zijn geweest als ik de opdracht naast me had neergelegd, die de 

god mij naar ik meen heeft gegeven, om mijn leven in dienst te stellen van het zoeken naar 

wijsheid door mijzelf en anderen in gesprek te onderzoeken, omdat ik bang was voor de 

dood of ander onheil.  Dat zou helemaal verkeerd zijn, en met recht zou men mij dan voor 

een rechtbank kunnen slepen wegens disrespect voor de god en het negeren van de 

orakeluitspraak uit angst voor de dood, omdat ik onterecht meen wijs te zijn. Angst voor 

de dood is immers gebaseerd op een wijsheid, waarover je niet kunt beschikken. Je denkt 

te weten wat je niet kunt weten. Niemand weet bijvoorbeeld of de dood niet de grootste 

genade is die je kan overkomen, terwijl wij de dood vrezen als de ergste ramp die ons kan 

overkomen. Is dat niet de meest schandelijke vorm van domheid, dat je je verbeeldt te 

weten wat je niet weet? 

Burgers, misschien verschil ik ook in dit opzicht van de meeste mensen. Als ik echter al 

zou beweren dat ik enige wijsheid in pacht heb, dan wel hiervan, dat ik amper op de 

hoogte ben van de gang van zaken in de onderwereld. Maar ook al weet ik daar bijna niets 

van, ik weet heel goed dat het verkeerd en schandalig is, om geen gevolg te geven aan de 

opdracht van een meerdere, god of mens. Liever ben ik bang en loop ik weg voor dingen 

waarvan ik weet dat ze verkeerd zijn, dan voor dingen waarvan ik niet weet of ze 

misschien verkeerd of misschien goed zijn. 

Stel dat u me nu vrijspreekt en u niet door Anytos laat overtuigen. Anytos zei immers dat 

deze rechtszaak helemaal niet nodig was, maar dat ik wel de doodstraf moet krijgen nu ik 

hier toch ben. Hij voegde er immers aan toe, dat als we Sokrates laten gaan hij uw 

kinderen helemaal zal bederven, als ze geloven wat hij zegt. Stel dat u nu tegen mij zou 

zeggen: 'Sokrates, wij zullen nu niet luisteren naar Anytos, maar we laten u gaan op 

voorwaarde dat u zich niet langer bezighoudt met zelfonderzoek en filosofie. Als u wordt 

betrapt, omdat u het toch doet, dan sterft u.' Als u me op die voorwaarde zou laten gaan, 

zou ik daarop als volgt reageren: Burgers van Athene, ik respecteer en waardeer u, maar ik 

geef liever gehoor aan de orakeluitspraak dan aan u. Zolang als ik leef en ertoe in staat 

ben, zal ik niet ophouden met de wijsheid lief te hebben, en wie van u ik ook tegenkom, 

zal ik vermanend aanspreken op geen andere manier dan ik gewend ben, met de volgende 

woorden: 'Geachte burger van Athene, inwoner van de stad die vermaard is om haar  

wijsheid en macht, schaamt u zich niet dat u er alleen maar mee bezig bent om zoveel 

mogelijk materiële rijkdom te vergaren en roem en eer, en geen enkele tijd en aandacht 

besteed aan uw geestelijk welzijn en aan de essentie der dingen en u zich niet bekommert 

om uw zielenheil?' En wanneer iemand van u me ongelijk zou geven en zou zeggen dat hij 



Akademie van Sokrates  

2026 

14 

 

 

 

 

30a 

 

 

 

 

 

 

 

   b 

 

 

 

 

 

   c 

 

 

 

 

   d 

 

 

 

 

 

   e 

 

 

 

 

31a 

 

 

 

 

 

 

   b 

 

 

 

 

 

zich daar wel degelijk om bekommert, dan liet ik hem niet gaan maar dan zou ik meteen 

met hem in gesprek gaan en doorvragen en hem uithoren. En als het me duidelijk werd dat 

hij niet het goede leven leidde, hoewel hij dat wel beweerde, dan zou ik hem voor de 

voeten gooien dat hij het belangrijkste het laagst waardeerde en het onbelangrijkste het 

hoogst. Dat zou ik doen bij wie ik ook maar tegenkom, jong en oud, vreemdeling en 

stadgenoot, maar natuurlijk vooral bij stadgenoten, omdat die me het dierbaarst zijn. U 

moet goed weten dat het orakel mij dit opdraagt, en voor mij staat vast dat de stad nimmer 

een groter goed op haar weg vond dan mijn dienst aan de god. Ik doe immers niets anders 

dan rondlopen en jong en oud aan hun verstand brengen dat ze zich in de allereerste plaats 

moeten bekommeren om hun ziel en niet zozeer om hun lichaam en hun bezittingen. In 

gesprek maak ik ze duidelijk dat het goede leven niet voortkomt uit materieel bezit, maar 

dat welvaart en alle andere goede dingen voortkomen uit een op het goede gericht leven, 

zowel voor het individu als voor de gemeenschap. Hoe kan ik de jeugd bederven door dat 

te beweren, dat kan toch niet? En als iemand durft te zeggen dat ik iets anders beweer dan 

dit, dan praat hij onzin. Daarom zeg ik u, burgers van Athene, of u nu gehoor geeft aan de 

eis van Anytos of niet, of u me nu vrijspreekt of niet, ik zal niet van mijn pad afwijken, 

ook al moet ik er vele doden voor sterven.  

Windt u niet op, burgers, maar doe wat ik u heb gevraagd. Verstoor mijn pleidooi niet, 

maar luister; waarschijnlijk hebt u daar nog wat aan ook. Misschien ga ik u nu iets zeggen, 

waarop u luid zou willen reageren, maar laat dat alstublieft. U moet goed weten dat als u 

mij, zoals ik ben, ter dood brengt u daarmee uzelf meer kwaad doet dan mij. De 

aanklachten van Meletos en Anytos deren mij niet. Dat is onmogelijk! Want volgens mij is 

het onmogelijk dat het goddelijke orakel ondeugd prefereert boven deugd. Mijn 

tegenstander kan mij misschien doden, verbannen of mij van mijn burgerrechten beroven. 

Evenals vele anderen denkt hij misschien dat hij mij daarmee kwaad doet, maar zo zie ik 

het niet. Hij doet eerder zichzelf kwaad door een onschuldig mens ter dood te brengen. 

Nu moet u niet denken, burgers van Athene, dat ik hier een verdedigingsrede houdt in mijn 

eigen belang. Nee, eerder in dat van u, opdat u niet, door mij te veroordelen, het geschenk 

dat de god niet op waarde schat. Want als u mij ombrengt, vindt u niet makkelijk weer een 

ander die de stad, hoe gek het ook klinkt, op haar huid zit als een horzel een paard. De stad 

is dan wel groot en edel, maar door de onvermijdelijke traagheid van haar omvang moet 

zij evenals een paard door een horzel gestoken worden om wakker te blijven. Misschien 

heeft de god mij wel daarom aan de stad verbonden, om de hele dag door niets anders te 

doen dan u wakker te schudden, door iedereen vragen te stellen en in verlegenheid te 

brengen. Een ander die bereid is dat te doen, zal niet gauw weer opduiken, burgers. Als u 

mij gelooft, zult u me sparen. Misschien wordt u door mijn gedrag net zo getergd als 

mensen die in hun slaap worden gestoord en kunt u me wel slaan en zomaar doden, zoals 

Anytos wil. Dan kunt u immers de rest van uw leven rustig slapen, tenzij de godheid u een 

ander stuurt om zich om u te bekommeren. Uit het volgende kunt u opmaken, dat de god 

mij als een geschenk aan de stad heeft gegeven.  

Al jaren lang negeer ik mijn eigen belang en doe niets aan het aan het verwerven van enig 

bezit. In uw belang ben ik voortdurend op pad om als een vader of oudere broer u aan te 

sporen u te richten op het goede leven. Zoiets is toch niet gewoon voor een mens! Als ik 

daar nou enig voordeel van had gehad en er iets mee zou hebben verdiend dan zou al dat 

aansporen nog verklaarbaar zijn geweest. Maar u hebt zelf kunnen zien dat mijn 

aanklagers, die er niet voor terugschrikken mij van alles te beschuldigen, er niet in zijn 

geslaagd een getuige op te roepen die zegt dat ik ooit een beloning heb ontvangen of 



Akademie van Sokrates  

2026 

15 

   c 

 

 

 

 

 

   d 

 

 

 

 

 

 

   e 

 

32a 

 

 

 

 

 

 

 

   b 

 

 

 

 

 

   c 

 

 

 

 

 

 

   d 

 

 

 

 

 

   e 

 

 

 

 

gevraagd. Ik denk trouwens dat ik een betrouwbaar bewijs heb voor wat ik zeg, namelijk 

mijn armoede. 

Het lijkt misschien vreemd dat ik rondloop en op eigen houtje met mensen indringende 

gesprekken aanknoop over hun manier van leven, zonder de moeite te nemen naar uw 

volksvergadering te komen om in het openbaar de stad raad te geven. Nu hebt u mij al 

vaak bij verschillende gelegenheden horen zeggen dat de reden hiervoor is dat ik van tijd 

tot tijd een goddelijke aanwijzingen krijg. Dat is wat Meletos nu juist in zijn aanklacht 

belachelijk maakt. Ik heb het al van jongs af; het is een innerlijke stem die mij steeds 

wanneer ik haar hoor, ervan afhoudt te doen wat ik van plan was, maar die mij nooit 

ergens toe aanzet. Dit is het wat mij ervan weerhoudt me bezig te houden met het bestuur 

van de stad. En dat is maar goed ook! Want u moet weten, burger van Athene, als ik mij 

met het bestuur van de stad was gaan bemoeien, zou ik al lang geleden ter dood zijn 

gebracht en dan had ik niemand van dienst kunnen zijn.  

Neemt u het mij maar niet kwalijk dat ik de waarheid spreek. Geen mens brengt het er 

immers levend af indien hij probeert te verhinderen dat er onrechtvaardige en onwettige 

dingen gebeuren in de stad, en daartoe onverschrokken stelling neemt in een 

volksvergadering. Iemand die zich duidelijk uitspreekt tegen het onrecht en dat wil 

overleven, moet wel een gewone burger zijn en geen bestuurder van de stad.  

Dat kan ik u bewijzen aan de hand van feiten, want die stelt u meer op prijs dan mooie 

verhalen. Luister maar naar wat mij is overkomen. Dan weet u dat ik nooit toegeef aan 

onrechtvaardigheid uit vrees voor de dood, en dat ik door die onbuigzaamheid al dood had 

kunnen zijn. Ik zal u een niet zo aangenaam, maar waargebeurd verhaal vertellen over de 

rechtspraak in de stad. Want, burgers van Athene, het enige openbare ambt dat ik in de 

stad uitoefende was dat van raadslid. Toen ons stadsdeel net het dagelijks bestuur moest 

verzorgen, gebeurde het volgende.l Uw rechtbank wilde de tien veldheren, die na de 

zeeslagm de drenkelingen niet hadden geborgen, collectief berechten. Dit was in strijd met 

de wet, zoals ook later door allen werd toegegeven. Ik verzette me toen als enige van de 

raadsleden tegen die wederrechtelijke opdracht. En hoewel de retoren al klaar stonden om 

me aan te geven en op te pakken en u hen luidruchtig ondersteunde, vond ik het beter om 

met de wet en het recht aan mijn zijde mij hiertegen te verzetten, dan me uit angst voor 

gevangenis of dood te schikken in uw onrechtvaardige beslissingen. Toen bestond de 

democratie hier trouwens nog. En toen dat een oligarchie was geworden, lieten de 'dertig' 

mij met vier anderen naar hun vergadering komen en droegen ons op, Leon, een inwoner 

van Salamis, uit Salamis te gaan halen om hem ter dood te brengen. Vele andere mensen 

kregen dergelijke opdrachten, want zoveel mogelijk mensen moesten bij het misdadige 

beleid worden ingeschakeld. Ook toen heb ik niet met woorden, maar met daden getoond 

dat, als ik het zo mag stellen, de dood me koud laat en dat mij er alles aan gelegen is niets 

te doen wat onrechtvaardig en oneerlijk is. Die hele regentengroep kreeg me met al hun  

machtsvertoon niet zo ver dat ik uit angst iets deed wat onrechtvaardig was. Toen we die 

vergadering verlieten, vertrokken er vier naar Salamis om Leon te arresteren en ik ging 

gewoon naar huis. 

Het is best mogelijk dat het me de kop had gekost, als die regering niet snel was afgezet. 

Velen van u zijn hiervan getuige geweest. Denkt u echt dat ik zo oud zou zijn geworden, 

als ik een openbaar ambt had bekleed terwijl ik me bleef gedragen zoals een goed mens 

betaamt, waarbij ik zoals behoort voorrang gaf aan wat rechtvaardig is en dat het meest 

waardeerde? Natuurlijk niet, burgers van Athene. Dat had niemand gekund. Het zal u 

duidelijk worden dat ik mijn leven lang zowel in het openbaar als privé dezelfde ben 



Akademie van Sokrates  

2026 

16 

33a 

 

 

 

 

   b 

 

 

 

 

 

   c 

 

 

 

 

 

 

   d 

 

 

 

 

   e 

 

 

 

 

 

34a 

 

 

 

 

 

   b 

 

 

 

 

   c 

 

 

 

 

 

   d 

geweest als nu. Ik heb nooit van wie dan ook geaccepteerd dat hij onrechtvaardig 

handelde, ook niet van mijn zogenaamde leerlingen, zoals mijn lasteraars ze noemen.  

Ik heb nooit en te nimmer aan iemand les gegeven. Iedereen, jong en oud, mag met mij in 

dialoog gaan of mij een dialoog horen voeren, daar heb ik geen enkel bezwaar tegen. Daar 

vraag ik geen enkele beloning voor. Of je nu arm bent of rijk dat maakt niet uit, iedereen 

benader ik met mijn vragen en wie wil kan met mij in dialoog gaan. En of mijn 

gespreksgenoten daar baat bij hebben of niet, daarvoor kan ik niet verantwoordelijk 

worden gesteld, want ik heb ze nooit iets willen leren of ergens van overtuigen. En als 

iemand beweert dat hij ooit privén iets van me heeft geleerd of gehoord wat niet ook alle 

anderen konden horen, dan spreekt hij niet de waarheid, als u dat maar weet.  

Waarom zijn er dan toch mensen die graag met me om gaan? Dat heb ik al verteld, burgers 

van Athene. Ik onthulde immers de onwaarheid. Het spreekt ze aan, als iemand die denkt 

het te weten, wordt ondervraagd en het dan niet blijkt te weten. Dat is toch aardig? 

Ik heb het u al gezegd dat deze manier van optreden mij is opgedragen door de god. Dat is 

gebeurd door middel van het orakel en door dromen en door alle middelen waarmee 

goddelijke machten aan mensen opdrachten geven.  

Dat mijn verhaal klopt, Atheners, is makkelijk te controleren. Als ik jongeren bederf of 

vroeger heb bedorven, zouden er nu toch een paar, die inmiddels ouder zijn geworden, 

naar voren kunnen komen om mij aan te klagen als zij vinden dat ik hun vroeger kwaad 

heb gedaan. En als ze dat zelf niet willen, kunnen toch hun familieleden, vaders, broers of 

anderen, het nu komen vertellen, wat ik volgens hen vroeger hun familieleden heb 

aangedaan. Velen van hen zijn immers hier aanwezig. Ik zie ze, daar! Kritoon om te 

beginnen, een man van mijn leeftijd en uit mijn buurt, en hier, de vader van Kritoboulos. 

Verder Lysanias uit Sphettos, en hier, de vader van Aischines. En daar Antiphoon uit 

Kephisia, de vader van Epigenes. En daar, verderop, nog anderen, Nikostratos, de zoon 

van Theozotides, de broer van Theodotos. Zelf is die inmiddels dood, dus hij kan zijn 

broer niet meer smeken om van een aanklacht af te zien. En hier Paralos, de zoon van 

Demodokos, broer van Theages. En daar Adeimantos, zoon van Aristoon, en daar nog zijn 

broer Platoon en Aiantodoros, van wie Apollodoros daar een broer is. Zo kan ik er nog 

velen noemen. Meletos had in zijn aanklacht toch op z'n minst één van hen als getuige 

moeten oproepen. En als hij daar toen niet aan heeft gedacht, dan kan hij dat alsnog doen; 

ik maak graag voor hem plaats. Laat hij het alsjeblieft zeggen als hij dat wil. Maar 

waarschijnlijk gebeurt precies het omgekeerde, beste burgers. Zij zullen pleiten voor mij, 

die volgens de aanklacht van Meletos en Anytos hun familieleden bedierf en kwaad 

berokkende. Die zogenaamd door mij bedorvenen zouden nog een goede reden kunnen 

hebben om mij te hulp te komen. Maar de oudere familieleden, die niets met mij te maken 

hebben gehad, hebben geen andere reden om mij te hulp te komen dan de enige juiste en 

ware reden, namelijk dat Meletos liegt en dat mijn verhaal klopt! 

Het zij zo, burgers. Dit is zo ongeveer wat ik ter verdediging kan aanvoeren. Misschien 

schaamt iemand van u zich wel, als hij terugdenkt aan zijn eigen gedrag in een heel wat 

minder belangrijk proces dan dit. Hoe hij met tranen in de ogen geprobeerd heeft bij de 

rechters medelijden op te wekken en daarvoor zijn kinderen, familieleden en vrienden naar 

voren liet komen. Hoewel ik mij, naar ik begin te begrijpen, in een zeer kritieke situatie 

bevind, doe ik dat allemaal niet. Misschien dat iemand van u mijn gedrag juist verwaand 

vindt en daarom uit boosheid een tegenstem uitbrengt.  Als iemand dit vindt, wat me 

overigens niet waarschijnlijk lijkt, zou ik het volgende tegen hem willen zeggen. Mijn 

beste, ik heb ook familie. Om met Homeros te spreken: 'ik ben niet geboren uit een eik of 



Akademie van Sokrates  

2026 

17 

 

 

 

 

 

   e 

 

 

35a 

 

 

 

 

 

   b 

 

 

 

 

 

 

   c 

 

 

 

 

 

 

   d 

 

 

 

 

 

   e 

 

 

 

 

 

36a 

 

 

 

 

 

 

een rots', maar uit mensen. Ik heb ik een gezin met drie zonen, beste burgers, één die al 

wat ouder is en twee jongere. Maar toch laat ik geen van hen hierheen komen om u te 

smeken mij vrij te spreken. Waarom niet? Niet uit trots of gebrek aan respect voor u, 

burgers. Afgezien van de vraag of ik bang ben voor de dood, lijkt het mij niet gepast om 

dat te doen voor mijn reputatie en die van u en van de hele stad, gezien mijn gevorderde 

leeftijd en mijn goede naam, die ik al dan niet terecht geniet. 

Van Sokrates wordt in ieder geval gezegd dat hij zich anders gedraagt dan de andere 

mensen. Als iemand van u die over enige moed of wijsheid of een andere goede 

eigenschap beschikt zich zo zou gedragen, dan is dat beschamend. Toch heb ik dikwijls 

keurige burgers in de beklaagdenbank rare bokkesprongen zien maken. Alsof hun iets 

verschrikkelijks zou overkomen, als zij ter dood werden veroordeeld; alsof zij eeuwig 

zouden blijven leven als u hen niet doodde. Ik ben van mening dat zij schande over de stad 

brengen, omdat ook vreemdelingen zouden kunnen denken dat vooraanstaande Atheners, 

die door hun medeburgers worden beloond met publieke ambten en andere eerbewijzen, 

eigenlijk slappelingen zijn.  

Wie enig zelfrespect heeft hoort zich niet zo te gedragen, burgers van Athene, en als het 

toch gebeurt, dan moet u, rechters, er niet aan toegeven. Dan moet u laten zien dat u een 

burger die zulke scenes opvoert en de stad te schande maakt, eerder veroordeelt dan 

iemand die zich rustig houdt. 

Maar nog los van een goede naam lijkt het me niet juist, burgers, een rechter te willen 

vermurwen om zodoende vrijgesproken te worden. Wij moeten hem feiten geven en hem 

daarmee overtuigen. Want de rechter zit hier niet om het recht uit vriendelijkheid om te 

buigen, maar om recht te doen. Hij heeft gezworen geen gunsten te schenken naar 

willekeur, maar om recht te spreken volgens de wet. Wij mogen er dus geen gewoonte van 

maken u ertoe aan te zetten uw eed te breken en u mag er zelf ook niet aan wennen, want 

dat is voor geen van ons beide goed.  

Vraag mij daarom niet, burgers van Athene, om mij tegenover u te gedragen op een wijze 

die niet eervol is, noch rechtvaardig en die niet getuigt van respect voor de goden. Vooral 

niet omdat ik door Meletos juist beschuldigd word van gebrek aan respect voor de goden. 

Een ding is wel duidelijk: als ik met smeekbeden u zou kunnen overreden tot het breken 

van uw eed, dan zou ik u ertoe aanzetten niet in goden te geloven, en met zo'n onbeholpen 

verdediging zou ik mijzelf ervan beschuldigen de goden niet te respecteren. Maar daar is 

geen sprake van, burgers van Athene. Niemand van mijn aanklagers vervult zo getrouw 

zijn godsdienstige plichten als ik. Aan u en aan de godheid vertrouw ik het toe over mij 

een oordeel te vellen, zoals het beste is voor mij en voor u. 

 

 

 

Sokrates wordt schuldig bevonden en mag een alternatieve straf voorstellen.   

Sokrates: Ik ben niet geschokt, burgers van Athene, dat u mij bij deze stemming schuldig 

verklaart, maar het geeft mij wel te denken. Wat hier gebeurd is, komt voor mij niet 

onverwacht, maar wat mij wel verbaast, is de verhouding van de voor- en tegenstemmers. 

In ieder geval had ik niet gedacht dat er zo weinig verschil zou zijn. Ik had op een grote 

meerderheid gerekend, maar nu blijkt dat het maar dertig stemmen scheelt of ik was 

vrijgesproken. Eigenlijk vind ik dat ik, wat Meletos betreft, nu zelfs vrijgesproken ben en 

niet alleen vrijgesproken! Het zal trouwens ieder duidelijk zijn dat als Anytos en Lykoon 

niet naar voren waren gekomen om mij te beschuldigen, hij zelfs duizend drachmen had 



Akademie van Sokrates  

2026 

18 

   b 

 

 

 

 

 

   c 

 

 

 

 

 

 

   d 

 

 

 

 

 

 

 

   e 

 

37a 

 

 

 

 

   b 

 

 

 

 

 

 

   c 

 

 

 

 

 

   d 

 

 

 

 

 

moeten betalen, omdat hij niet eens een vijfde van de stemmen zou hebben gekregen.o 

Die man eist dus mijn dood. Welaan, burgers van Athene, welk tegenvoorstel zal ik u 

doen? Natuurlijk wat ik verdien, nietwaar? Welke straf of boete verdien ik nu en wat was 

mijn motief om in mijn leven geen rust te zoeken? Waarom ging ik voorbij aan de dingen 

waar de meesten zich druk over maken: geld verdienen, het beheren van bezit, militaire 

ambten, publieke toespraken en de verschillende openbare ambten, politieke partijen en 

twisten die in de stad bestaan? Waarom vond ik het verstandig om mij hiermee niet in te 

laten? Waarom vermeed ik het verzeild te raken in situaties waarin ik u noch mijzelf van 

enig nut kon zijn? Waarom spande ik mij in om voor ieder van u, in mijn woorden, de 

grootste weldaad te verrichten door u aan te sporen u niet zozeer te bekommeren om uw 

bezittingen, maar vooral om uw eigen goede en verstandige leven, en u niet te 

bekommeren om de bezittingen van de stad, maar om de stad zelf, en ook op dezelfde 

manier voor de andere zaken te zorgen? Wat verdient nu een man als ik? Iets goeds, 

burgers van Athene, als ik een voorstel moet doen dat echt strookt met mijn verdienste. 

Iets goeds dat passend is voor mij. Wat is passend voor een eenvoudig man als ik die u een 

dienst bewijst en die bovendien de tijd moet hebben om u aan te sporen? Niets, burgers 

van Athene, ligt in zo'n geval meer voor de hand dan mij te laten eten in het Prytaneionp. 

Daarvoor komt ik veel eerder in aanmerking dan iemand van u die te paard of met een 

twee- of vierspan gewonnen heeft bij de Olympische Spelen. Die maakt dat u denkt dat u 

gelukkig bent, maar ik maak dat u het ook echt bent. Die ander heeft geen behoefte aan 

ondersteuning, maar ik wel. Als ik dus een voorstel moet doen overeenkomstig mijn 

verdienste, dan stel ik voor: verzorging in het Prytaneion.  

Misschien denkt u dat ik dit zeg uit een soort verwaandheid, net als toen ik sprak over dat 

jammeren en smeken. Maar zo is het niet, Atheners, ik ben er oprecht van overtuigd dat ik 

nooit met opzet iemand kwaad heb gedaan. Maar u heb ik daar niet van kunnen 

overtuigen, want we hebben maar korte tijd met elkaar kunnen spreken. Als u, zoals in 

sommige andere steden, een wet had die bepaalt dat over doodstraf niet in één dag beslist 

mag worden, maar pas na een paar dagen, dan zou u overtuigd kunnen worden. Maar nu is 

het niet gemakkelijk in zo'n korte tijd zulke sterke vooroordelen op te lossen. 

En omdat ik ervan overtuigd ben dat ik niemand kwaad doe, zal ik vast en zeker mezelf 

geen kwaad doen en over mezelf zeggen dat ik iets slechts verdien en dus voor mezelf een 

straf voorstellen die daarmee overeenstemt. Waarom zou ik? Soms om niet te hoeven 

ondergaan wat Meletos als straf voorstelt en waarvan ik zeg niet te weten of het goed is of 

slecht? Moet ik in plaats daarvan iets kiezen waarvan ik zeker weet dat het slecht is? Wat 

moet ik dan voorstellen? Gevangenisstraf soms? En waarom zou ik in gevangenschap 

moeten leven, steeds overgeleverd aan de willekeur van wie aan de macht is? Moet ik 

soms een boete voorstellen en gevangen blijven tot die is afbetaald? Maar dat komt op 

hetzelfde neer als wat ik al heb gezegd. Waar moet ik immers het geld vandaan halen? 

Zal ik dan verbanning voorstellen? Die straf zou u mij misschien wel willen opleggen. 

Maar dan zou ik wel heel erg aan het leven gehecht zijn. Want denkt u echt dat ik zo dom 

ben dat ik niet zou kunnen bedenken, dat als u hier in Athene genoeg hebt van mijn 

gesprekken, omdat het u irriteert en het te pijnlijk voor u is, en u mij daarom de stad wil 

uitzetten, dat burgers van andere steden mij dan wel zullen accepteren? Dat is toch heel 

onwaarschijnlijk, Atheners! 

Een mooi leven zou me beschoren zijn, als ik op mijn leeftijd deze stad zou moeten 

verlaten en van de ene naar de andere stad zou moeten trekken, omdat ik steeds weer 

weggejaagd word. Want ik weet zeker dat waar ik ook heenga, de jeugd naar me zal 



Akademie van Sokrates  

2026 

19 

 

 

   e 

 

 

 

 

38a 

 

 

 

 

 

   b 

 

 

 

   c 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   d 

 

 

 

 

 

 

   e 

 

 

 

39a 

 

 

 

 

 

 

 

komen luisteren, net als hier. En als ik ze wegstuur, dringen ze er bij de volwassenen op 

aan om mij weg te sturen. En als ik ze niet wegstuur, dan zullen hun vaders en andere 

familieleden mij wel wegsturen, ter wille van de jeugd.  

Iemand zou nu kunnen zeggen: 'Maar, Sokrates, kunt u dan niet zwijgen en uw mond 

houden, als u Athene verlaat?' Wel, dit is aan velen van u heel moeilijk duidelijk te maken. 

Want als ik zeg dat ik dan ongehoorzaam ben aan de god en dat ik daarom onmogelijk 

mijn mond kan houden, zult u me niet geloven en zeggen dat ik een grapje maak. Maar als 

ik zeg dat het de grootste genade is voor een mens om dag in dag uit te mogen spreken 

over het goede in een mens en over al die andere kwaliteiten die ik bespreek en onderzoek 

bij mezelf en anderen, en dat leven zonder zo'n onderzoek zelfs niet waard is geleefd te 

worden, dan zult u me nog minder geloven. Het is precies zoals ik zeg, want volgens mij 

verdien ik geen enkel kwaad, maar het is vrijwel onmogelijk om u te overtuigen. Als ik 

over geld beschikte, had ik gevraagd om een boete zo hoog als ik maar kon opbrengen, dat 

zou geen probleem voor me zijn. Maar ik heb geen geld dus dat is niet mogelijk is, tenzij u 

me een boete oplegt die ik wel kan opbrengen. Misschien kan ik een mina zilver 

opbrengen, laat ik dat dan maar voorstellen. Maar, burgers, Platoon daar en Kritoon en 

Kritoboulos en Apollodoros vinden dat ik dertig minae moet voorstellen en zij staan borg. 

Als ik dat voorstel, staan zij borg, zij kunnen dat dragen.  

 

 

Sokrates’ alternatief wordt weggestemd, dus wordt Meletos’ eis ingewilligd: doodstraf.  

Sokrates: Het zal niet lang duren, burgers van Athene, voordat degenen die de stad in een 

kwaad daglicht willen stellen, u zullen verwijten dat u Sokrates ter dood hebt gebracht, een 

wijs man. Dat ben ik niet, maar zij zullen zeggen dat ik wijs ben, om het u aan te wrijven. 

Als u deze zaak even had uitgesteld, was mijn dood u vanzelf in de schoot geworpen. U 

kunt zien hoe oud ik ben en hoe ver mijn leven al is gevorderd en vlakbij de dood is. Ik 

zeg dit niet tegen u allemaal, maar alleen tot degenen die voor mijn dood hebben gestemd. 

En tegen hen zeg ik dan ook nog dit: misschien denkt u, burgers, dat ik ben veroordeeld 

omdat het me aan de juiste woorden ontbrak om u te overreden, als ik tenminste alles op 

alles had willen zetten om een veroordeling te ontlopen. Maar zo is het niet. Ik ben 

inderdaad veroordeeld, omdat het me aan iets ontbrak; niet aan de juiste woorden, maar 

wel aan brutaliteit en schaamteloosheid en aan bereidheid om te zeggen wat u het liefst 

had willen horen. Ik herhaal het, u had me vast willen horen jammeren en klagen en me 

dingen laten doen en zeggen die beneden mijn waardigheid zijn en die u gewend bent van 

anderen te horen. Het is echter niet mijn gewoonte om uit angst voor gevaar mij op een 

onwaardige manier te gedragen. Ik heb daarom geen spijt van mijn verdediging, want ik 

sterf liever na deze verdediging dan dat ik blijf leven na een onwaardige verdediging. 

Want noch voor de rechtbank noch in een oorlog mag ik of iemand anders er tot elke prijs 

op uit zijn, aan de dood te ontsnappen. Ook in de oorlog blijkt men immers vaak aan de 

dood te kunnen ontsnappen, door de wapens neer te gooien en de achtervolgers om genade 

te smeken. In iedere hachelijke situatie zijn er allerlei manieren om aan de dood te 

ontkomen, als men maar bereid is tot het uiterste te gaan. En, burgers, misschien is het wel 

helemaal niet zo moeilijk om aan de dood te ontsnappen, maar veel moeilijker is het om te 

ontkomen aan de smaad, want die is zelfs de dood te vlug af. 

Omdat ik nu zo traag en oud ben, kom ik in de greep van het langzame, maar mijn 

aanklagers, die alert zijn en fel, komen in de greep van het snelle: de smaad. En zo zullen 

wij uiteengaan: ik door u veroordeeld tot de dood en zij veroordeeld door de waarheid tot 



Akademie van Sokrates  

2026 

20 

   b 

 

 

 

 

   c 

 

 

 

 

 

   d 

 

 

 

 

 

   e 

 

 

 

 

40a 

 

 

 

 

 

   b 

 

 

 

 

   c 

 

 

 

 

 

 

   d 

 

 

 

 

   e 

 

slechtheid en onrechtvaardigheid. Ik onderga mijn vonnis en zij het hunne. Het zal wel zo 

hebben moeten lopen; ik vind het goed zo. 

 

En nu wil ik u die mij hebt veroordeeld, nog graag iets voorspellen. Want ik ben nu beland 

op het punt waar mensen het diepste inzicht hebben, namelijk vlak voordat ze gaan 

sterven. Dus zeg ik u, burgers die mijn dood hebben gewild, na mijn dood wacht u een 

straf, die bij Zeus veel zwaarder zal zijn dan u mij met de dood hebt toebedeeld. U hebt 

immers zo gehandeld in de veronderstelling daarmee ontheven te zijn van verantwoording 

te moeten afleggen over uw leven, maar, zeg ik u, precies het omgekeerde is het geval. 

Want u zult hierdoor juist aan veel meer mensen rekenschap moeten afleggen. Tot nu toe 

heb ik die daarvan weerhouden, zonder dat u dat besefte. Maar ze zullen het u moeilijker 

maken omdat ze jonger zijn en u zich meer zult ergeren. Want als u denkt dat u door 

mensen ter dood te brengen een halt kunt toeroepen aan het verwijt dat u niet het goede 

leven leidt, dan hebt u het niet begrepen. Die uitweg is onmogelijk en onjuist. Het is het 

eenvoudigste en beste om andere mensen zo min mogelijk schade te berokkenen en u in te 

spannen zelf zo goed mogelijk te leven. Met deze voorspelling neem ik afscheid van 

degenen die mij veroordeeld hebben.  

Met degenen die voor mijn vrijspraak hebben gestemd, zou ik graag nog wat napraten over 

de hele gang van zaken, zolang de rechters nog bezig zijn en ik niet ben vertrokken naar de 

plaats van de terechtstelling. Blijf nog even bij mij, vrienden. Want wat let ons om met 

elkaar te praten zolang er tijd is? U, mijn vrienden, wil ik duidelijk maken wat ik denk dat 

mij hier is overkomen. Rechters - ja, u noem ik inderdaad rechters -, ik heb iets 

wonderlijks beleefd. 

Ik ben eraan gewend regelmatig en ook bij kleine aangelegenheden aanwijzingen te 

krijgen van mijn daimoon. als ik op het punt stond iets verkeerd te doen. Maar vandaag is 

mij, zoals u hebt kunnen zien, iets is overkomen, wat als het ergste beschouwd wordt dat 

een mens kan overkomen. Toen ik echter vanmorgen van huis ging, kwam er geen verzet 

van die god en ook niet toen ik voor deze rechtbank verscheen. Tijdens mijn pleidooi was 

er evenmin verzet bij enig punt dat ik naar voren wilde brengen. Toch snoerde die stem me 

bij andere redevoeringen herhaaldelijk de mond. Maar nu, in deze zaak, klonk er geen 

enkel bezwaar tegen wat ik deed of zei. Wat is daar volgens mij de reden van? 

Ik zal het u zeggen: wat mij nu is overkomen, moet iets goeds zijn. En diegenen onder ons 

die de dood als een verschrikking beschouwen, hebben het dus verkeerd. Het gebeurde laat 

dit duidelijk zien. Want de gebruikelijk aanwijzing om mij te weerhouden iets te doen wat 

niet goed is, is uitgebleven.  

Laten we ook op een andere manier nog eens nagaan of we mogen verwachten dat dit goed 

is. Want dood zijn is hetzij een situatie van niets-zijn waarin de dode zich van niets bewust 

is, of - zoals wel wordt gezegd - een verandering of verhuizing van de ziel naar een andere 

plek; het is één van beide. Is men zich van niets bewust, zoals in diepe slaap, zelfs zonder 

dromen, dan moet de dood verbazingwekkende voordelen bieden. Want ik denk dat als 

iemand een nacht waarin hij zo goed sliep dat hij helemaal niet droomde, zou moeten 

vergelijken met alle andere nachten en dagen van zijn leven en vervolgens zou moeten 

zeggen hoeveel dagen en nachten prettiger waren dan die nacht - mij dunkt dat iedereen, 

en zelfs de grootste koning, zou vinden dat die op één hand te tellen zijn. Als de dood zo 

is, noem ik dat een voordeel. Want op die manier duurt de dood niet langer dan een nacht. 

Maar als de dood een soort verhuizing naar elders is, en indien het waar is wat gezegd 

wordt, dat alle gestorvenen daar verblijven, dan is dat toch het beste wat je kan 



Akademie van Sokrates  

2026 

21 

 

 

41a 

 

 

 

 

 

   b 

 

 

 

 

 

   c 

 

 

 

 

 

   d 

 

 

 

 

 

   e 

 

 

 

 

 

 

42a 

 

overkomen, rechters? Want als je alle zogenaamde rechters kunt achterlaten en in de 

Hades alle echte rechters vindt die daar recht spreken, dan kan er toch geen enkel bezwaar 

zijn tegen zo’n verhuizing? Rechters zoals: Minos en Rhadamanthos, en Aiakos en 

Triptolemos, en allerlei andere goddelijke mensen die tijdens hun leven rechter waren? 

Hoeveel zou iemand van u er niet voor over hebben om Orpheus te ontmoeten, of 

Mousaios, en Hesiodos en Homeros? Als dat waar is, wil ik graag sterven; want het lijkt 

me geweldig om daar te verblijven waar ik Palamedes kan tegenkomen en Aiax, zoon van 

Telamoon, of een van de andere klassieke helden die door een onrechtvaardig oordeel aan 

hun eind kwamen. Ik geloof echt dat het niet onaardig zou zijn om dan mijn ervaring te 

vergelijken met de hunne. En het liefste zou ik met degenen die daar verblijven in gesprek 

willen gaan en onderzoeken wie van hen wijs is en wie het denkt te zijn, maar het niet is. 

Wat zou iemand er niet voor over hebben, beste rechters, om in de leer te gaan bij degene 

die het hele leger van Troje aanvoerde, of bij Odysseus of Sisyphos, of de talloze anderen 

die ik zou kunnen noemen, mannen en vrouwen? Met die mensen samen zijn, gesprekken 

met ze voeren en ze eindeloos vragen kunnen stellen, dat zou toch onmetelijke vreugde 

betekenen? Ik denk niet dat zij daarom iemand ter door veroordelen. Als het waar is wat 

gezegd wordt, zijn zij veel gelukkiger dan de mensen hier en voor de rest van de tijd 

onsterfelijk.  

Maar ook u, rechters, moet de dood vol goede moed tegemoet zien en u bewust blijven 

van die ene waarheid dat voor een goed mens geen kwaad bestaat, niet tijdens het leven en 

niet in de dood; de goden blijven voor diegene zorgen.  Wat mij nu overkomt gebeurt dus 

niet zomaar; het maakt me duidelijk dat sterven en verlost worden van dit leven beter voor 

me is. Geen enkele aanwijzing hield mij hier immers van af. Degenen die mij aanklaagden 

en veroordeelden neem ik dan ook niets kwalijk. Ook al hadden zij een heel andere 

bedoeling toen ze mij aanklaagden en veroordeelden, zij dachten mij schade te kunnen 

berokkenen. Dat zal hun worden aangerekend. 

U vraag ik echter het volgende. Als mijn zonen volwassen zijn en u hebt de indruk dat ze 

zich meer zorgen maken om geld dan om wat echt belangrijk is in het leven, wijs hen dan 

terecht met dezelfde vasthoudendheid als waarmee ik dat bij u heb gedaan. En als ze 

verwaand zijn, omdat ze denken iets te weten, breng hen dan in verlegenheid, zoals ik dat 

bij u deed, want dan bekommeren ze zich niet om wat echt belangrijk is en maken 

aanspraak op iets wat ze niet zijn. Als u mijn zoons zo behandelt,  dan doet u het juiste 

zowel voor mijn zoons als voor mij.  

Maar nu is het uur gekomen om weg te gaan. Aan mij de dood, aan u het leven. Wie van 

ons een beter lot treft, is voor ieder een vraag en voor de goden een weet. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Akademie van Sokrates  

2026 

22 

Noten 

 
a Waarheid spreken heeft hier (voor Sokrates) de betekenis van het best mogelijke onder woorden brengen, het 

verwijst niet naar een ‘objectieve’ waarheid.   
b Vaak wordt deze passage vertaald met ‘niet in god(en) geloven’ en ‘geen god(en) vereren’. Het Griekse 

werkwoord in de tekst is echter nomidzo dat te maken heeft met volgen van regels en gewoonten. .  
c  Namelijk Aristophanes, die Sokrates parodieert in zijn komedies De wolken en De vogels. Aristophanes nam deel 

aan het feestmaal ter ere van tragedieschrijver Agathoon, dat beschreven is in de dialoog Symposion.   
d Sokrates verwijst hier naar het feit dat mensen dingen, ook beschuldigingen, zomaar aannemen van anderen zonder 

de berichtgever te bevragen en zelf te onderzoeken of het klopt.   
e Meletos wordt ook genoemd in Euthyphroon. Hij is een dichter. 
f In Delphi staat de beroemde Apollotempel waar de Pythia, priesteres van Apollo, haar orakelspreuken gaf. 
g Chairephoon komt voor in de dialogen Charmides en Gorgias.  
h Een geliefde krachtterm van Sokrates. 
i Anaxagoras was een natuurfilosoof; hij woonde lange tijd in Athene tot hij werd aangeklaagd wegens 

goddeloosheid. Hij vluchtte naar Lampsakos, waar hij in 428  stierf.  
j  Achilles, die in zijn boosheid niet meer met de Grieken wilde meevechten tegen Troje. Dus trok Patroklos, 

Achilles' beste vriend, diens wapenrusting aan. In de daarop volgende strijd wordt Patroklos gedood door Hektor. 

Dan wil Achilles zich wreken.  
k  Vgl. Symposion 220-222. 
l Jaarlijks werden door loting uit de 10 stadsdelen 50 burgers afgevaardigd naar de Raad (Boulè). Ieder 36 dagen, 

1/10 van het jaar, had een ander stadsdeel de dagelijkse leiding van de Raad, de Prytanie.  
m De zeeslag bij Arginous(s)ai, een eilandengroep tussen het eiland Lesbos en het vasteland. 
n De zogenaamde sofisten, de beroepsleraren, gaven juist les in besloten (privé) bijeenkomsten, ontoegankelijk voor 

niet betalende deelnemers.  
o Atheense burgers hadden het recht een medeburger voor het gerecht te dagen en aan te klagen. Er was echter een 

drempel, als niet 1/5 van de vergadering van 500 burgers de aanklacht gerechtvaardigd vond, werd de aanklacht niet 

in behandeling genomen en moest de aanklager een boete betalen van duizend drachmen; één drachme kwam 

waarschijnlijk overeen met een (gering) dagloon.  
p Zetel van de Prytanen, het dagelijks bestuur van de stad, op de agora. Ons Binnenhof.   


